
ISSN 2618-849X

 
 

история, 
археология  

и этнография 
кавказа 
History, Arсheology and 

Ethnography of the Caucasus 
 
 
 
 

Т. 21 
№ 3. 2025 

 

Издание 
Института 

истории, археологии 
и этнографии 

Дагестанского 
федерального 

исследовательского 
центра РАН



ФГБУН ИНСТИТУТ ИСТОРИИ, АРХЕОЛОГИИ И ЭТНОГРАФИИ 
ДАГЕСТАНСКОГО ФЕДЕРАЛЬНОГО ИССЛЕДОВАТЕЛЬСКОГО ЦЕНТРА 

РОССИЙСКОЙ АКАДЕМИИ НАУК 
 
 
 
 

 

 

 
 

 
 
 

Т. 21

№ 3. 2025

 

Махачкала, 2025



ИСТОРИЯ, АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОГРАФИЯ КАВКАЗА 

Учредитель: ФГБУН Дагестанский федеральный исследовательский центр РАН 
Издается по решению Ученого совета Института истории, археологии и этнографии ДНЦ РАН с 2005 г. 

(ранее Вестник Института истории, археологии и этнографии. Свид. о рег. ПИ № ФС77-49956). 
Журнал зарегистрирован Федеральной службой по надзору в сфере связи, информационных технологий 

и массовых коммуникаций (РОСКОМНАДЗОР). 
Свидетельство о регистрации ПИ № ФС77-72534 от 28 марта 2018 г. 

Периодичность: 4 выпуска в год
 

Главный редактор 
 Амирханов Хизри Амирханович, Институт археологии РАН, Россия 

 
Первый заместитель главного редактора 

Далгат Эльмира Муртузалиевна, 
Институт истории, археологии и этнографии Дагестанского федерального исследовательского центра РАН, Россия 

 
Заместитель главного редактора 

Мусаева Майсарат Камиловна, 
Институт истории, археологии и этнографии Дагестанского федерального исследовательского центра РАН, Россия 

 
Редакционный совет 

Аликберов Аликбер Калабекович, Институт востоковедения РАН, 
Россия 

Булатов Башир Булатович, Дагестанский государственный 
университет, Россия 

Деревянко Анатолий Пантелеевич, Институт археологии и 
этнографии Сибирского отделения РАН, Россия 

Каймаразов Гани Шихвалиевич, Институт истории, археологии 
и этнографии Дагестанского федерального исследовательского 

центра РАН, Россия 
Кемпер Михаэль, Университет Амстердама, Нидерланды 

Мацузато Кимитака, Токийский университет, Япония 
Мусеибли Наджаф Алескер оглу, Институт археологии и 
этнографии Национальной академии наук Азербайджана, 
Азербайджан 
Мустафаев Шаин Меджид оглы, Институт востоковедения 
им. академика З.М. Буниятова Национальной академии наук 
Азербайджана, Азербайджан 
Наумкин Виталий Вячеславович, Институт востоковедения РАН, 
Россия
Рейнольдс Майкл, Принстонский университет, США 

 
 Редакционная коллегия 

Абдулмажидов Рамазан Султанович, Институт истории, 
археологии и этнографии Дагестанского федерального 

исследовательского центра РАН, Россия
Абдулвахабова Бирлант Борз-Алиевна, Чеченский 

государственный университет, Россия
Alizadeh Karim S, Государственный Университет Гранд-Велли, 

Мичиган, США
Аникеева Татьяна Aлександровна, Институт востоковедения РАН, 

Россия
Анчабадзе Юрий Дмитриевич, Институт этнологии и 

антропологии РАН, Россия
Аракелова Виктория Александровна, Российско-Армянский 

(Славянский) Университет, Армения
Бабаджанов Бахтияр Мираимович, Институт востоковедения 

им. Абу Райхана Беруни Академии Наук Республики Узбекистан, 
Узбекистан

Барамидзе Цира Ревазовна, Институт кавказоведения 
Тбилисского государственного университета, Грузия

Бобровников Владимир Олегович, Институт востоковедения РАН; 
Национальный исследовательский университет «Высшая школа 

экономики» в Санкт-Петербурге, Россия
Бустанов Альфрид Кашафович, Амстердамский университет, 

Нидерланды
Гаджиев Муртазали Серажутдинович, Институт истории, 

археологии и этнографии Дагестанского федерального 
исследовательского центра РАН, Россия

Гванцеладзе Теймураз Ионович, Сухумский государственный 
университет, Грузия

Гелашвили Нана Георгиевна, Тбилисский государственный 
университет им. И. Джавахишвили

Зиливинская Эмма Давидовна, Институт этнологии и 
антропологии РАН им. Н.Н. Миклухо-Маклая, Россия

Казанский Михаил Михайлович, French National Centre for 
Scientific Research, Франция

Капустина Екатерина Леонидовна, Музей антропологии и 
этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН, Россия
Квициани Джони Джокиевич, Тбилисский государственный 

университет, Грузия

Кудаева Светлана Григорьевна, Майкопский государственный 
технологический университет, Россия
Магомедханов Магомедхан Магомедович, Институт истории, 
археологии и этнографии Дагестанского федерального 
исследовательского центра РАН, Россия
Максимчик Андрей Николаевич, Белорусский государственный 
университет, Белоруссия
Малашев Владимир Юрьевич, Институт археологии РАН, Россия
Марзоев Ислам-бек Темурканович, Северо-Осетинский институт 
гуманитарных и социальных исследований имени В.И. Абаева 
Владикавказского научного центра РАН, Россия
Мастыкова Анна Владимировна, Институт археологии РАН, 
Россия
Муминов Аширбек Курбанович, Евразийский национальный 
университет им. Л.Н. Гумилева, Казахстан
Obrusanszky Borbala, Karoli Gaspar University, Венгрия
Осмаев Аббаз Догиевич, Комплексный научно-исследовательский 
институт им. Х.И. Ибрагимова РАН, Россия
Reinhold Sabine, Deutsches Archäologisches Institut, Германия
Rodrigue Barry H, Международный Университет Симбиоза, Индия
Сулейманова Севда Алиевна, Институт востоковедения им. 
академика З.М. Буниятова Национальной академии наук 
Азербайджана, Азербайджан
Табатабайи Сейед Хусейн, Восточноевропейский департамент 
Организации культурных и исламских связей Исламской 
Республики Иран, Иран
Таймазов Артур Исрапилович, Институт истории, археологии 
и этнографии Дагестанского федерального исследовательского 
центра РАН, Россия
Тетуев Алим Инзрелович, Институт гуманитарных исследований 
Кабардино-Балкарского научного центра РАН, Россия
Шихалиев Шамиль Шихалиевич, Институт истории, археологии 
и этнографии Дагестанского федерального исследовательского 
центра РАН, Россия
Эрлих Владимир Роальдович, Государственный музей Востока, 
Россия
Ярлыкапов Ахмет Аминович, Московский государственный 
институт международных отношений Министерства иностранных 
дел РФ, Россия 

 
Исполнительный директор 

Мусаев Махач Абдулаевич
Институт истории, археологии и этнографии Дагестанского федерального исследовательского центра РАН, Россия 

Ответственный секретарь 
 Капланова Лейла Шамильевна 

Институт истории, археологии и этнографии Дагестанского 
федерального исследовательского центра РАН, Россия 

Переводчик 
Сефербеков Магомедхабиб Русланович
Институт истории, археологии и этнографии Дагестанского 
федерального исследовательского центра РАН, Россия 

На обложке изображен элемент народного орнамента Дагестана 
Ответственность за высказывания, точность цитат, фактов, 

названий и имен несут авторы 
Мнение редакции может не всегда совпадать с точкой зрения 

авторов 
При использовании материалов журнала ссылка обязательна 

© Дагестанский федеральный исследовательский центр РАН, 2025 
© Все авторы, Т. 21. №3. 2025 

Адрес редакции: 367030, Махачкала, ул. М. Ярагского, 75 
Тел.: 89285845554, E-mail: caucasushistory@yandex.ru 



HISTORY, ARCHEOLOGY AND ETHNOGRAPHY OF THE CAUCASUS

Founder: Daghestan Federal Research Centre of RAS Issued by decision of the Academic Council 
of the Institute of History, Archeology and Ethnography of DSC RAS since 2005 

 (formerly as Bulletin of the Institute of History, Archeology and Ethnography. Reg. cert. PI № FS77-49956) 
The journal is registered with the Federal Service for Supervision of Communications, 

Information Technology and Mass Media (ROSKOMNADZOR) 
Registration certificate PI № FS77-72534 of March 28, 2018 

 Periodicity: 4 issues per year 
 

Editor-in-Cheif 
Khizri A. Amirkhanov The Institute of Archeology of RAS 

 

Vice Editor-in-Cheif 
Elmira M. Dalgat Institute of History, Archeology and Ethnography of the Daghestan Federal Research Centre of RAS 

Deputy Editor-in-Chief 
Maysarat K. Musaeva Institute of History, Archeology and Ethnography of the Daghestan Federal Research Centre of RASS 

 

Editorial council 
Alikber K. Alikberov, Institute of Oriental Studies of RAS, Russian 

Federation 
Bashir B. Bulatov, Daghestan State University, Russian Federation 

Anatoliy P. Derevyanko, The Institute of archaeology and ethnography 
of the Siberian Branch of the RAS, Russian Federation 

Gani S. Kaymarazov, Institute of History, Archeology and 
Ethnography of the Daghestan Federal Research Centre of RAS 

Michael Kemper, University of Amsterdam, Netherlands, Netherlands 

Kimitaka Matsuzato, University of Tokyo, Graduate Schools for Law 
and Politics, Japan 
Nadzhaf A. Museibli, Azerbaijan National Academy of Science, 
Institute of Archaeology and Ethnography, Azerbaijan 
Shain M. Mustafaev, Z. Buniyatov Institute of Oriental Studies 
Azerbaijan National Academy of Science, Azerbaijan 
Vitaliy V. Naumkin, Institute of Oriental Studies of RAS, Russian 
Federation 
Michael A. Reynolds, The Princeton University, United States 

Editorial board 
Ramazan S. Abdulmazhidov, Institute of History, Archeology and 

Ethnography of the Daghestan Federal Research Centre of RAS, 
Russian Federation 

Birlant B. Abdulvakhabova, Chechen State University, Russian 
Federation 

Karim S. Alizadeh, Grand Valley State University, Michigan, United States 
Tat'yana A. Anikeeva, Institute of Oriental studies, Russian Federation

Yuriy D. Anchabadze, The N.N. Miklouho-Maklay Institute of 
Ethnology and Anthropology of the RAS, Russian Federation 

Viktoriya A. Arakelova, Russian – Armenian University, Armenia 
Bakhtiyar M. Babadjanov, The Institute of Eastern studies of Academy 

of Science of the Republic of Uzbekistan, Uzbekistan
Tsira R. Baramidze, Institute of Caucasiology at Ivane Javakhishvili 

Tbilisi State University, Georgia 
Vladimir O. Bobrovnikov, The Institute of Eastern studies of RAS, 

Higher School of Economics, National Research University Saint 
Peterburg, Russian Federation 

Alfrid K. Bustanov, University of Amsterdam, Netherland
Murtazali S. Gadzhiev, Institute of History, Archeology and 

Ethnography of the Daghestan Federal Research Centre of RAS, 
Russian Federation 

Teimuraz I. Gvantseladze, Sukhumi State University, Georgia
Nana G. Gelashvili, Ivane Javakhishvili Tbilisi State University, 

Georgia 
Emma D. Zilivinskaya, N.N. Miklukho-Maklai Institute of Ethnology 

and Anthropology of the RAS, Russian Federation 
Michel M. Kazanski, French National Centre for Scientific Research, 

France
Ekaterina L. Kapustina, Peter the Great Museum of Anthropology and 

Ethnography of RAS, Russian Federation 
Jony J. Kvitsiany, Institute of Caucasiology at Ivane Javakhishvili 

Tbilisi State University, Georgia 
Svetlana G. Kudaeva, Maikop State Technological University,  

Russian Federation 

Magomedkhan M. Magomedkhanov, Institute of History, Archeology 
and Ethnography of the Daghestan Federal Research Centre of RAS, 
Russian Federation 
Andrey N. Maksimchik, Belarusian state University, Belarus
Vladimir Y. Malashev, The Institute of Archeology Russian Academy of 
Science, Russian Federation 
Islam-bek T. Marzoev, V.I. Abaev North Osetian Institute of 
Humanitarian and Social Research of the Vladikavkaz Scientific Center 
of the RAS, Russian Federation 
Anna V. Mastykova, The Institute of Archeology RAS, Russian 
Federation 
Ashirbek K. Muminov, L.N. Gumilyov Eurasian National University, 
Kazakhstan
Borbala Obrusanszky, Karoli Gaspar University, Hungary
Abbaz D. Osmaev, The H.I. Ibrahimov Complex Scientific Research 
Institute of RAS, Russian Federation 
Reinhold Sabine, Deutsches Archäologisches Institut, Germany
Rodrigue Barry H, Symbiosis International University, India
Sevda A. Suleymanova, Buniyatov Z. Institute of Oriental Studies of 
the Azerbaijan National Academy of Science, Azerbaijan 
Seyed Hussein Tabatabayi, Eastern European Department Of the 
organization of cultural and Islamic relations of the Islamic Republic of 
Iran, Iran
Artur I. Taymazov, Institute of History, Archeology and Ethnography 
of the Daghestan Federal Research Centre of RAS, Russian Federation 
Alim I. Tetuev, Institute of Humanitarian Studies of the Kabardino-
Balkar Scientific Center of the RAS, Russian Federation 
Shamil' S. Shikhaliev, Institute of History, Archeology and 
Ethnography of the Daghestan Federal Research Centre of RAS, 
Russian Federation 
Vladimir R. Erlikh, State Museum of Oriental Art, Russian Federation 
Akhmet A. Yarlykapov, MGIMO University, Russian Federation 

Managing Director
Makhach A. Musaev

Institute of History, Archeology and Ethnography of the 
Daghestan Federal Research Centre of RAS, Russian Federation 

Responsible Secretary 
 Leyla S. Kaplanova 

Institute of History, Archeology and Ethnography of the 
Daghestan Federal Research Centre of RAS, Russian Federation 

Translator
Magomedkhabib R. Seferbekov
The Institute of History, Archeology and Ethnography of the 
Daghestan Scientific Centre of Russian Academy of Sciences,  
Russian Federation

The cover image depicts an element from Daghestan’s folk art tradition 
Responsibility for statements, accuracy of citations, titles and names 

rests with the authors 
The opinion of publishing authors may not always coincide with the 

opinion of the editorial staff 
If using materials from this journal, an electronic link is required 

© Daghestan Federal Research Centre of RAS, 2025 
© All authors, V. 21. № 3, 2025 

Address of the editorial office: 367030, Makhachkala,  
M. Yarakskogo St., 75 
Tel.: 89285845554, E-mail: caucasushistory@yandex.ru 



Дагестанский федеральный исследовательский центр РАН 
 

ИСТОРИЯ, АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОГРАФИЯ КАВКАЗА
Т. 21. № 3. 2025

В этом номере: 

МАТЕРИАЛЫ И ИССЛЕДОВАНИЯ

ИСТОРИЯ

Горбаннежад П. ИЗУЧЕНИЕ ЭКОНОМИЧЕСКОЙ СИТУАЦИИ АРМЕНИИ И АРРАНА В X ВЕКЕ 416

Казарян Р.П. ПЕРВОЕ СВИДЕТЕЛЬСТВО О ВЗАИМОДЕЙСТВИИ МЕЖДУ АРМЯНСКИМ НАГОРЬЕМ И ЕГИПТОМ 429

Бабаджанов Б.М., 
Медерова Д.Е.

«В МИР ИНОЙ СО СВОИМИ ПРИПАСАМИ». ВИЗУАЛЬНЫЕ СИМВОЛЫ НА НАМОГИЛЬНЫХ 
СООРУЖЕНИЯХ МУСУЛЬМАНСКИХ СВЯТЫНЬ ЕВРАЗИИ И КАВКАЗА

438

Баразбиев М.И., 
Богатырев А.А.

ЭПИГРАФИКА МОГИЛЬНЫХ ПАМЯТНИКОВ БАЛКАРСКИХ АРИСТОКРАТОВ С КЛАДБИЩА 
С.  ВЕРХНИЙ ЧЕГЕМ И ИХ БИОГРАФИЧЕСКИЕ ДАННЫЕ

455

Абдусаламов М.-П.Б. ЭКОНОМИЧЕСКИЕ ВЗАИМООТНОШЕНИЯ ШАМХАЛОВ И ЗАСУЛАКСКИХ ПРАВИТЕЛЕЙ С 
РОССИЙСКОЙ АДМИНИСТРАЦИЕЙ НА КАВКАЗЕ  ВО ВТОРОЙ ПОЛОВИНЕ XVIII ВЕКА

471

Бухарин М.Д. АКАДЕМИК В.В. БАРТОЛЬД И КАВКАЗОВЕДЕНИЕ 483

Манышев С.Б. «…БОРОЛСЯ… ЗА УСПЕШНОЕ ПРОВЕДЕНИЕ В УСЛОВИЯХ ЧЕЧНИ ГЕНЕРАЛЬНОЙ ЛИНИИ 
ПАРТИИ»: АБДУРАХМАН АВТОРХАНОВ И РАННЯЯ СОВЕТСКАЯ ИСТОРИОГРАФИЯ РУССКО-
КАВКАЗСКИХ ОТНОШЕНИЙ

491

АРХЕОЛОГИЯ

Атаев Г.Д. ОБ ИСТОРИЧЕСКОМ МЕСТЕ И ХРОНОЛОГИИ ПАМЯТНИКОВ ПОЗДНЕГО ЭТАПА КАЯКЕНТСКО-
ХОРОЧОЕВСКОЙ КУЛЬТУРЫ

502

Абрамова А.Н. СРЕДНЕВЕКОВЫЕ ЧЕРКЕСЫ ПО ДАННЫМ КРАНИОМЕТРИИ (ПО МАТЕРИАЛАМ КУРГАННЫХ 
МОГИЛЬНИКОВ «ГОС. №258» И «ГОСТАГАЕВСКАЯ-1»)

522

Маммаев М.М. ДЕКОРАТИВНО ОТДЕЛАННЫЕ НАДМОГИЛЬНЫЕ СТЕЛЫ XV В. ИЗ С. КУБАЧИ С ИМЕНАМИ 
АЛЛАХА, ПОСЛАННИКА МУХАММАДА И ХАЛИФА АЛИ ИБН АБИ ТАЛИБА

533

Сеидов А.Г., 
Мамедова А.М., 
Рустамова Л.М.

ПОДВОДНАЯ АРХЕОЛОГИЯ В АЗЕРБАЙДЖАНЕ: СОСТОЯНИЕ И ПЕРСПЕКТИВЫ 542

Зиливинская Э.Д.,  
Мягкова Ю.Я.

АРХЕОЗООЛОГИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ НА ПОСЕЛЕНИИ ВЕРХНЕНОЙБЕРСКОЕ 1 559

ЭТНОГРАФИЯ

Куринских П.А. ЭТНИЧЕСКИЕ ПРОЦЕССЫ В КИБЕРПРОСТРАНСТВЕ НА ПРИМЕРЕ ШАПСУГОВ ЗАПАДНОГО 
КАВКАЗА

588

Лакунова Д.Р. ПОХОРОННО-ПОМИНАЛЬНАЯ ОБРЯДНОСТЬ КАБАРДИНЦЕВ В 20-Х ГОДАХ XXI в.: МЕЖДУ 
ТРАДИЦИЕЙ И ПСЕВДООРТОДОКСИЕЙ

600

Чолакян А.М., 
Галстян А.А.

ШВОТ И ИШВУТ. СРАВНИТЕЛЬНОЕ ИССЛЕДОВАНИЕ (ПО АРМЯНСКИМ НИЗШИМ 
МИФОЛОГИЧЕСКИМ ПЕРСОНАЖАМ)

608

КРИТИКА И БИБЛИОГРАФИЯ

Сиражудинова С.В. Рецензия на монографию О.С. Мутиевой «Повседневная жизнь дагестанской женщины. Кавказская 
война и социокультурные перемены XIX века». М.: Литературное обозрение, 2024. ISBN 978-5-4448-
2423-8

618



Daghestan Federal Research Centre of RAS 
 

HISTORY, ARCHEOLOGY AND ETHNOGRAPHY OF THE CAUCASUS
Vol. 21. № 3. 2025

 

Contents: 

MATERIALS AND RESEARCHES

HISTORY

P.Ghorbannejad STUDY OF THE ECONOMIC SITUATION DURING THE 10th CENTURY AD 416

R. Ghazaryan THE FIRST EVIDENCE OF INTERACTION BETWEEN THE ARMENIAN HIGHLAND AND EGYPT 429

B.M. Babajanov, 
D.E. Mederova

“TO THE OTHER WORLD WITH OWN SUPPLIES”: VISUAL SYMBOLS ON MUSLIM FUNERARY 
MONUMENTS IN EURASIA AND THE CAUCASUS

438

M.I. Barazbiev, 
A.A. Bogatyrev,

EPIGRAPHY OF THE GRAVE MONUMENTS OF THE BALKARIAN ARISTOCRATS FROM THE CEMETERY
OF VERKHNY CHEGEM VILLAGE AND THEIR BIOGRAPHICAL DATA

455

Abdusalamov M.-P. B. ECONOMIC RELATIONS BETWEEN SHAMKHALS AND ZASULAK RULERS AND THE RUSSIAN 
ADMINISTRATION IN THE CAUCASUS IN THE SECOND HALF OF THE 18TH CENTURY

471

M.D. Bukharin ACADEMICIAN V.V. BARTOLD AND CAUCASIAN STUDIES 483

S.B. Manyshev “...FOUGHT... FOR THE SUCCESSFUL IMPLEMENTATION OF THE PARTY’S GENERAL LINE IN 
THE CONDITIONS OF CHECHNYA”: ABDURAKHMAN AVTORKHANOV AND EARLY SOVIET 
HISTORIOGRAPHY OF RUSSIAN-CAUCASIAN RELATIONS

491

ARCHEOLOGY

G. D. Ataev ARCHEOLOGY BURIAL SITES OF THE LATE  KAYAKENT-KHOROCHOY CULTURE: CHRONOLOGY AND 
CULTURAL SIGNIFICANCE

502

A.N. Abramova CRANIOMETRIC STUDY OF MEDIEVAL CIRCASSIANS: EVIDENCE FROM GOSUDARSTVENNIY NO. 258  
AND GOSTAGAEVSKAYA-1 BURIAL GROUNDS

522

Mammaev M.M. FIFTEENTH-CENTURY DECORATED TOMBSTONES FROM KUBACHI BEARING THE NAMES OF ALLAH, 
THE PROPHET MUHAMMAD AND CALIPH ALI IBN ABI TALIB

533

A.G. Seyidov, 
A.M. Mammadova, 
L.M. Rustamova

UNDERWATER ARCHEOLOGY IN AZERBAIJAN:  CURRENT STATE AND PROSPECTS 542

E.D. Zilivinskaya, 
Yu.Yа. Myagkova

ARCHEOZOOLOGICAL STUDIES OF VERKHNENOYBERSKOYE 1 SETTLEMENT 559

ETHNOGRAPHY

P.A. Kurinskikh CYBERETHNOGRAPHY AND ETHNIC IDENTITY: A CASE STUDY OF THE SHAPSUGS OF THE WESTERN 
CAUCASUS

588

D.R. Lakunova FUNERAL AND COMMEMORATIVE RITES AMONG THE KABARDIANS IN THE 1920S: BETWEEN 
TRADITION AND ISLAMIC PSEUDO-ORTHODOXY

600

H.M. Tcholakian, 
H.H. Galstyan

SHVOT AND ISHVUT: A COMPARATIVE ANALYSIS OF ARMENIAN LOWER MYTHOLOGICAL 
CHARACTERS

608

CRITICISM AND BIBLIOGRAPHY

S.V. Sirazhudinova Review of O.S. Mutieva’s monograph “The Everyday Life of a Dagestan Woman. The Caucasian War and 
Sociocultural Changes in the 19th Century.” Moscow: Literaturnoe Obozrenie, 2024. ISBN 978-5-4448-2423-8

618



416

Research paper

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213416-428

HISTORY, ARСHEOLOGY AND ETHNOGRAPHY OF THE CAUCASUS. V. 21. № 3. 2025. P. 416-428

For citation:  P. Ghorbannejad. Study of the economic situation of Armenia and Arran during the 
10th century ad. History, Archeology and Ethnography of the Caucasus. 2025. Vol. 21. N. 3. P. 416-
428. doi.org/10.32653/CH213416-428

© P. Ghorbannejad, 2025
© Daghestan Federal Research Centre of RAS, 2025

ИСТОРИЯ

Parisa Ghorbannejad
Associate Professor
Department of The History of Islamic Culture and Civilization, Theology Faculty
Alzahra University, Tehran, Iran
Ghorbannejad@alzhara.ac.ir

STUDY OF THE ECONOMIC SITUATION 
OF ARMENIA AND ARRAN 

DURING THE 10th CENTURY AD

Abstract. The study of medieval Islamic lands’ social and economic conditions is central to understanding the 
history of Islamic civilization. Arran and Armenia, as frontier regions of the Islamic world, retained significant political 
and economic importance during the 10th century. This study examines the economic conditions of Arran and Armenia 
in the 10th century, focusing on their production and trade. Analysis of written sources reveals that economic activity 
flourished under the rule of the Sajid (889–930 CE), Sallarid (941–980 CE), and Rawwadid (981–1071 CE) dynasties, 
which controlled much of Arran and Armenia. Policies such as minting coins, reducing taxes and tributes, and fostering 
relations with local rulers led to increased agricultural, livestock, and industrial production, driving economic growth in 
these regions. Furthermore, the establishment of international markets and the availability of diverse goods facilitated 
exports to other regions and the importation of essential commodities for Islamic lands. Through trade expansion, Arran – 
and particularly Armenia – emerged as a vital commercial hub within the Islamic world. Consequently, the strategic use of 
abundant natural resources and favorable trade conditions enabled local populations to meet their daily needs and sustain 
economic activities, despite the disruptions caused by warfare.

Keywords: Arran; Armenia; economy; products; trade; Sajid dynasty; Sallarid dynasty; Rawwadid dynasty



417

Исследовательская статья

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213416-428

ИСТОРИЯ, АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОГРАФИЯ КАВКАЗА. Т. 21. № 3. 2025. С. 416-428

Для цитирования:  Горбаннежад П. Изучение экономической ситуации Армении и Аррана 
в Х веке // История, археология и этнография Кавказа. 2025. Т. 21. No  3. С. 16-428. doi.
org/10.32653/CH213416-428

© Горбаннежад П., 2025
© Дагестанский федеральный исследовательский центр РАН, 2025

HISTORY

Горбаннежад Париса
профессор 
Кафедра истории исламской культуры и цивилизации теологического факультета 
Университета Аль-Захра, Тегеран, Иран
Ghorbannejad@alzhara.ac.ir

ИЗУЧЕНИЕ ЭКОНОМИЧЕСКОЙ СИТУАЦИИ 
АРМЕНИИ И АРРАНА В X ВЕКЕ

Аннотация. Изучение социально-экономического положения в средневековых исламских странах является 
одной из актуальных проблем в исследовании истории исламской цивилизации. Арран и Армения, как границы 
исламского мира, продолжали сохранять свою политическую и экономическую важность в X веке. Данное 
исследование рассматривает экономическую ситуацию Аррана и Армении в X в. с точки зрения их производства 
и торговли. На основе анализа полученных данных письменных источников становится ясным, что экономиче-
ская деятельность населения в этих странах была облегчена, когда правители династий Саджидов (889–930 гг.), 
Салларидов (941–980 гг.) и Раввадидов (981–1071 гг.) владели большей частью земель Аррана и Армении. Чеканка 
монет, снижение налогов, дани и взаимодействие с местными правителями, увеличение сельскохозяйственного, 
скотоводческого и промышленного производства способствовали экономическому росту этих регионов. 
В  конечном итоге создание международных рынков и поставка различных товаров облегчали экспорт товаров 
в другие страны, а импорт товаров обеспечивал потребности исламских стран. С расширением торговли Арран 
и особенно Армения стали важными коммерческими центрами исламского мира. Таким образом, усилия людей 
по использованию обильных природных ресурсов и торгового положения позволили им удовлетворять свои 
повседневные нужды и заниматься экономической деятельностью, несмотря на разрушения, вызванные войной.

Ключевые слова: Арран; Армения; Экономика; Продукты; Торговля; Династия Салларидов; Династия 
Саджидов; Династии Раввадидов



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

418

Introduction 

In the 10th century, Islamic lands experienced economic growth driven by increased production and 
commercial exchange. However, political disturbances and wars made it challenging to accurately assess the 
economic conditions of Arran and Armenia. Semi-independent rulers, preoccupied with military preparations, 
largely refrained from intervening in economic activities. Despite these conflicts, the regions maintained 
prosperous economies, largely due to their favorable geographical features and agricultural wealth. This study 
adopts a descriptive-analytical approach, drawing on primary sources such as the works of 9th- to 11th-century 
travelers and geographers, as well as texts like Futūḥ and Kharāj, which provide valuable information on the 
taxation system and related economic data.

1. The geography 

The historians and geographers of the early Islamic centuries mentioned the two countries of Arran and 
Armenia as frontiers of the Islamic land [Fig. 1], that had access to the west-east and south-north communication 
routes through Azerbaijan, the western shores of the Caspian Sea [1, p. 159], and the eastern shores of the Black 
Sea [2, p. 91]. Geographers defined the boundaries of Arran and Armenia based on their observations and 
reports. In the 10th century, the political governance of Azerbaijan, Arran, and Armenia was unified to some 
extent. However, the boundaries of short-lived dynasties and local rulers frequently shifted due to military 
conflicts. Additionally, the economic, cultural, and ethnic ties among Arran, Armenia, and Azerbaijan blurred 
the distinctions between their cities, complicating efforts to separate them. Consequently, geographers held 
differing opinions regarding the classification of cities in these regions [3, p. 87].

The name “Caucasian Albania” or “Arran”1 and its geographical area are documented in various forms across 
the works of Roman, Byzantine, Armenian, Iranian, and Arab historians and geographers [4, pp. 18–19, 22].2 
As a result, studying this region presents significant challenges. Islamic geographers did not recognize Arran 
as an independent entity until the first half of the 10th century. Instead, they considered it a part of Armenia, 
encompassing the cities of Shīrwān (Ervin), Baylaqān, Qabala, Shakkī (Šakkī), and Shamkūr [9, p.  121; 10, 
pp. 122–123; 11, p. 145; 12, p. 286–287].3 However, the geographers of the late 10th century mentioned Arran 
as an independent country alongside Azerbaijan and Armenia and stated that it encompassed more cities 
such as Bāb al-Abwāb, Shīrwān, Tbilisi, Abkhāz, Baku, Bardij, and Khūnān4 among other, and determined its 
boundaries [16, pp. 154–159; 1, p. 155–156; 17, p. 91].5 Soviet and Russian scholars have conducted numerous 
studies to clarify this issue.6 In this article, we delineate the boundaries of Arran based on Ibn Ḥawqal’s book. 
Ibn Ḥawqal, who traveled to this region in the late 10th century, documented his observations by conducting 
research and gathering data from reliable sources.

Ibn Ḥawqal (367 AH) limited the border of Arran to the Aras River from the south and to the Caucasus 
Mountains from the north. Furthermore, he limited it to the Caspian Sea from the east and to Tbilisi and the 
continuation of the Caucasus Mountains from the west [2, pp. 81, 91, 129]. 

1.  Greek and Byzantine historians and geographers called this land “Albania”. Albania is mentioned in Armenian works as Aghvan (Agh-
vank) or Aluan (Aluank) [4, p. 21]. Iranians were their southern neighbor and referred to this region as Ardān (ردان) or Ārān (آران). Finally, 
the Islamic geographers, especially Arabs, called it al-Rān (آلران) or Arrān (ارّان). Kasravi and Barthold have similar views on the names 
that were used by the Islamic geographers [5, pp. 242-4; 6, p. 554]. Another important point is that the identification of Allan with Arran 
is confusing since they were two separate areas [7, p. 2/775].
2.  The ancient and post-Christian geographers have focused on this geographical area. Strabo considered Albania bounded on the north 
by the Ceraunian mountains, an extension of the Caucasus, on the east – by the Caspian Sea, and on the south – by the lower course of the 
Araxes (Aras); on the west its frontiers were unstable: the frontier along the Kura [8, p. 453 (11.14.5)].
3.  Mentioning the name of Arran as a region alongside the other regions could indicate the small size of its land. As a result, Arran was not 
mentioned as an independent country in the governmental divisions. “This issue is in accordance to some extent with the data that were 
provided by pre-Islamic geographers and Russian and Soviet researchers. Arran in the narrow sense of the word was understood to include 
the area between the Araxes and the Kur [13, p. 227; 14, p. 21].
4.  Perhaps Khūnān (Jūbānt), half-way between Tiflis and Janza [1, p. 189], it stood on a large mound and was also called Qal’at al-
turab [15, p. 25].
5.  “Arran is a land that looks like an island. It is located between the Caspian Sea and the Aras River and is bisected by the Nahr al-Molk 
(King River refer to Kura River)” [18, p. 2/554].
6.  Yanovski mentions the ancient geographers’ works and states that “ancient Albania was located in the plains of Alazonius (Alazan), 
ShakkC, and Shīrwān [19, pp. 97-136, 161-203]. Likewise, Marquart pointed out that Albania included the lands of Shīrwān, Shakkī, Qa-
bala, and Mūqān (Mūgān) that were located between Kura River and Aras River. Similarly, Barthold noted that ancient Albania was later 
called Arran. According to him, Albania was located between Derbent, Tbilisi, and Aras River [20, p. 118]. Therefore, it can be concluded 
that the border of Albania (Arran) has been limited to the plains between the Aras and Kura rivers.



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

419

Moreover, the other geographers have determined the boundaries of Arran in an independent way. None-
theless, there are differences between the mentioned cities [18, 2/554; 21, p. 307].

Fig. Ibn Ḥawqal’s map of Armenia and Arran in Kitāb ṣūrat al-arḍ 

Рис. Карта Армении и Аррана Ибн Хаукаля в «Китаб сурат ал-ард»

Most geographers have recognized Armenia as an independent country and defined its boundaries.7 How-
ever, their opinions on its boundaries and divisions vary. Some have divided it into four parts [10, p. 122–123] 
or three parts [11, p. 145]. Ibn Ḥawqal, however, divided it into two parts: the internal and external parts. As 
Ibn Ḥawqal noted, the boundaries of external Armenia were “from the east limited to Barḏaʿa, from the west 
limited to Jazīrah, from the south limited to Azerbaijan and Jazīrah, and from the north limited to the Roman 
that are located near Qālīqalā”. Nonetheless, internal Armenia included the northern cities such as Dabīl, 
Naḵjavān, and Qālīqalā [2, p. 307]. There were a number of conflicts between the local rulers and the rulers of 
Azerbaijan. Moreover, Armenia which was the border of the Islamic world against Rome was involved in the 
wars and was affected by the changes in territorial boundaries. Other geographers of the 10th century have 
determined its boundaries [1, p. 158; 12, p. 129].

Geographers have defined the boundaries of Arran and Armenia, but distinguishing their cities remains 
challenging due to territorial changes, shifts in ruling dynasties, and strong economic ties between them [3, 

7.  “The boundary of Armenia extends from Barḏaʿa to Bāb al-Abwāb. Moreover, it extends to the boundary of Rome on this side, and to 
Mount Qabkh, the kingdom of Sarīr (arḍ al-Sarīr), and the kingdom of Lakz (Lezgi)” [12, p. 129].



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

420

p.  79]. This study compares cities identified in geographical sources as belonging to either Arran or Armenia 
with those listed in Ṣūrat al-Arḍ. The selected cities were then analyzed. In total, this article examines 19 cities 
in Arran and 22 cities in Armenia. Notably, sufficient information is available regarding the economic status of 
all selected cities in these regions.

2. Political Situation 

In the late 9th century and early 10th century, the countries of Azarbaijan, Arran, and Armenia were under 
the rule of Yusuf ibn Abi’l Sajj (901–927 AD), the founder of the Sajid dynasty. The Abbasid caliphs, in line with 
their policies and response to the requests of the local population, decided to grant the Emirate of these areas 
to the local rulers [22, p. 6/95; 23, p. 8/349]. Subsequently, the Sallarid families asserted control over many 
parts of Georgia, Shīrwān, Shakkī, Abkhāz, and imposed tribute payments on the inhabitants [2, p. 100]. Then 
the Rawwadid dynasty annexed Arran and Armenia to their land in addition to Azerbaijan.

These dynasties ruled most of the cities of Azerbaijan and had less control over the of Arran and Armenia. 
Therefore, some parts were governed by local rulers who accepted the taxation of Marzban and had an agree-
ment [2, p. 95] with Abu al-Qasim Ja’far vizier of Sallarids [2, p. 99-100; 5, p. 109]. These rulers involved Shīr-
wānshāh,8 Vashqan bin Musa ruler of Jurzān,9 Abu al-Hija son of Rawad, Abu al-Qasim Khizāni,10 the Deirani11 
sons, the Sanbat sons, and Sankhārīb the King lord of Asúr [2, p. 95].12 However, the Armenian chronicles do 
not mention those local Armenian rulers who paid tribute to these dynasties [5, pp. 108–109].

The ethnic groups in this area, including Azeris, Kurds, Arabs, Armenians, Iranians, indigenous Caucasian 
peoples,13 and followers of religions such as Islam, Zoroastrianism, and Christianity, often had good and peace-
ful social and economic relations with each other [29, p. 48]. At the same time, these areas were considered 
the fortress of Islam against Rome and were the gathering places of many people from other countries of the 
Islamic world for war purposes [30, p. 2/554; 31, p. 41; 12, p. 25]. The substitution of these dynasties often took 
place with few wars in important cities and by accepting the continued rule of local rulers in the other cities 
keeping relative peace and resulting in the continuation of people’s economic activities. The people had a role 
in accepting or rejecting local rulers, and their opinions moderated the rulers’ decisions.14 To gain a deeper 
understanding of the economic conditions of Arran and Armenia, we analyze their production, trade, taxation, 
and export.

3. Production 

Geographers noted that the populations of Arran, Armenia, and their cities had access to abundant resourc-
es essential for their livelihoods. This wealth of resources and products bolstered the economic strength of 
the people. The fertile lands were well-suited for producing agricultural goods, livestock, textiles, and carpets. 
Additionally, there were reports of mining and industrial activities in the region.

3.1. Agriculture 
The economy and livelihood of the people of Arran and Armenia have historically been heavily reliant on 

agriculture. Some cities in Armenia were influenced by the Roman civil system and the agricultural lands had 

8.  Shīrwānshāh dominated the cities of Shīrwān, Khursān, Lizān, Shamākhi, and Kurdivān [16, p. 16]. Neighboring on the kingdom 
of Shīrwān is another kingdom in the mountain of Qabkh, which is called Lāyzān (spelt: Lāyrān) and its king is called Lāyzānshāh [15, 
pp. 144-5]. The three regions of Shīrwān, Khursān, and Lāyzā were ruled by one king who was called Shīrwānshāh, Khursānshāh, and 
Lāyzāshāh [24, p. 163]. Apparently Kurdivan which 12 km south of Lahīj (ancient Lāyzā) [3, p. 28].
9.  “Jurzān” refers to Georgia, taxpayers of Marzbān [25, pp. 82-3].
10.  Located in the south of Vān.
11.  Derenik-Ashot, ruler of Vaspurgan [26, p. 2/78].
12.  Ashot II from the Bagratuni dynasty [26, pp. 2/3-5].
13.  The Caucasus region is notable for its rich linguistic and ethnic diversity. The people of Mount Qabkh speak three hundred languages 
and numerous tribes live there [27, p. 94]. Arab geographers called the Caucasus Jabal al-Alsun, the Mountain of Languages. People from 
these ethnic groups speak their own languages, such as Lakzanī [Lezgī], Tabalanī, Filanī, Zakalanī, Haidak, Gumik, Sarir, Alanian, Assi, 
Zarihgarānī [Kubačī], Turkish, Arabic, and Persian [28, p. 26].
14.  The kingdom of Ashot Bagratid was recognized by the caliph in 858 AD [23, p. 106].



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

421

different grades for calculating taxes [32, pp. 212–220]. Tha’alibi provides information on the method of irri-
gating 1000 Jeribs15 [43, p. 131]. Muslim geographers often noted the climate, rainfall, fertile soil, springs and 
rivers, prosperous villages, and the hard work of the residents as contributors to the high-quality crop harvest 
[16, p. 164; 18, p. 2/553].

The investigations suggest that the people met their food and living needs by producing an abundance of 
inexpensive agricultural and livestock products in fertile lands with favorable weather conditions. These prod-
ucts played a significant role in the economic prosperity of the cities and villages through trade. For example, 
the large city of Barḏaʿa, known for its abundant cultivation, and the fertile plains of Balāshgān16 and Andarāb 
[2, p. 86], located nearby, were considered the agricultural center of Arran. In general, agricultural products of 
Arran and Armenia can be categorized into three groups: fruits, rare fruits and spices, and cereals and legumes.

Fruits were a primary source of nutrition due to their affordability and abundance. People dried fruits for 
consumption and for export. In most countries and cities, including Barḏaʿa, there were a variety of fruits [18, 
p. 2/554]. Fruits were wasted and offered for free [2, p. 85]. Various types of grapes were cultivated throughout 
the region [34, p. 9], especially on the banks of the Aras River [2, p. 84; 18, p. 2/553]. High-quality pomegran-
ates and figs were produced in Barḏaʿa [1, p. 156; 31, p. 47]. Additionally, white mulberries were grown for both 
consumption and silkworm rearing in most cities, especially Barḏaʿa [16, p. 161].

Rare fruits and spices such as hazelnuts, chestnuts, and blueberries [2, p. 85], and Caraway a special fruit 
that was sweeter than honey was used in Shamshāṭ and Shīrwān [10, p. 123]. Walnuts, almonds, and olives 
were cultivated in large quantities on the mountain slopes [32, p. 211]. The mass production of various fruits 
had led geographers to name these areas as fruit centers. Nonetheless, there are more reports about the cities 
of Arran, especially Barḏaʿa.

Cereals and legumes, including wheat, barley, lentils, peas, and beans, were cultivated across most regions 
[2, p. 87]. Rice was grown in Davin, while grains were produced in Andarāb, west of the Caspian Sea, and in 
mountainous areas [2, p. 95]. As grain was a staple food for most people, its cultivation on plains and moun-
tain slopes, as well as its storage in cities and villages, was more extensive than documented in the sources, as 
geographers paid limited attention to it.

Industrial and Medicinal Plants. The climatic conditions of the region supported the cultivation of both 
industrial and medicinal plants. Madder was widely used as a red dye for wool, silk, and cloth [16, p. 158] and 
was cultivated in different areas including the banks of the Aras River [2, p. 94]. Moreover, the expansion of 
the weaving industry spurred cotton cultivation, especially on the banks of Aras, Dvin [Dabīl], and Qabbān17 
[2, p. 86; 16, p. 161]. Given the production of linen fabrics and similar climatic conditions, cotton was likely 
cultivated in other cities as well. 

Medicinal plants were also cultivated, including lilies, which grew in most places [18, p. 2/554]. Jasmine 
and marigold (Shieh) grew near Terrīkh (Van). Furthermore, excellent common wormwood, good epithymum, 
lavender, useful herbs, and Roman hyacinth grew in Armenia [31, p. 51], while abundant saffron was cultivat-
ed in Derbent [2, p. 85]. Tetraclinis was also obtained in large quantities from Armenia’s mountains [35, p. 
4/122].

The region relied on diverse agricultural products like fruits, grains, legumes, and medicinal plants, along 
with industrial plants such as cotton, linen, and rose madder, which were vital for the textile industry.

3.2. Livestock Products
In the 10th century, farmers kept livestock and poultry in addition to engaging in agriculture. Herding and 

nomadic life, especially among the Kurdish tribes, played an important role in the development of animal 
husbandry [36, p. 4/310]. The watery plains and abundant pastures, including those in Abkhāz and Shīrwān, 
as well as the southwestern banks of the Caspian Sea, were suitable for raising all kinds of grazing animals, 
such as cows, sheep, goats, and rare steeds [33, p. 2/780; 16, p. 159; 2, p. 92]. The price of a single lamb was 
two dirhams, and it was known as the center of the cheapest meat in the Islamic world [18, p. 2/553]. In these 
areas, sheep were raised for their wool, milk, and meat [30, pp. 386–387]. People also used dairy products 
from cows [12, p. 140].

15.  Equal to 0.4 hectares.
16.  This plain included more than 5000 villages [18, p. 2/523].
17.  Located between Tabriz and Baylaqān [33, p. 2/304].



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

422

Most of the plains and slopes were suitable for breeding horses and cattle. In Zozan18 “good, strong, and 
clever horses and mules” [37, p. 321; 12 p. 581–582], in Barḏaʿa [38, p. 32], Shīrwān, the western shores 
of the Caspian Sea, the Shariyye (a type of Tartar horse) [2, p. 94; 39, p. 531, 538], were world-famous.

Raising horses for riding and carrying loads was necessary in mountainous areas, and they were often given 
as gifts and cash tributes [39, p. 531, 538]. These horses were also used to supply the cavalry armies of caliphs 
and local rulers. The breeding of hunting animals – dogs, greyhounds, jackals, and birds of prey – was com-
mon in the mountains and natural pastures, and these animals were used for hunting by caliphs, princes, and 
rulers [37, p. 52–54]. The white hawk was one of the famous birds of prey sent to the royal court as a tribute 
[40, p.  1/186-8; 39, p. 538].

Several useful insects, such as bees and Coccus, were raised for their therapeutic and commercial uses. 
Abundant and cheap honey was produced on the slopes and in the mountains of most cities [18, p. 2/553; 16, 
p. 143]. The Coccus obtained in Dabīl [18, p. 2/567; 16, p. 159], which was used for dyeing carpet thread and 
woolen fabrics, was renowned [24, pp. 421–422; 16, p. 164].

Fishing was a popular activity along the riverbanks of Aras and Kura and seashore, particularly for a de-
lightful and tasty fish from the Aras River [16, pp. 158, 161], which was often gifted by merchants [18, p. 2/565; 
2, p. 87]. A tasty fish named Terrīkh was exported to other places after salting [2, p. 93]. In addition, salt fish 
[12, p. 139] and a very fatty fish known as sturgeon, and the delicious Qashūbah fish were caught from the Kura 
and Aras rivers [38, p. 156; 33, p. 1/487].

Breeding cattle, sheep, and bees, along with fishing aquatic animals in the rivers, provided a major part 
of the people’s cheap food. Additionally, cow and sheep leather were used in the shoe and leather industries, 
while sheep’s wool and silk were used to manufacture textiles and carpets.

3.3. Handicraft Production 
Most of the handicrafts in the 10th century included the production of agricultural equipment, textile and 

weaving, mining, construction of windmills, shipbuilding, war equipment, and accessories. People gained 
worldwide fame in the Islamic world by producing carpets and all kinds of textiles whose red color was their 
characteristic. 

3.3.1. Textile production
In the 10th century, the textile and clothing industry was highly advanced. People showcased their pros-

perity by adorning their homes with colorful curtains, and different types of carpets, and wearing high-quality 
clothing [41, p. 497]. Armenia served as a significant hub for textile and clothing production, with people 
involved in various stages of the production process in most cities. Additionally, a wide range of top-quality 
raw materials, finishing equipment, and labor force services were available in most cities. The raw materials 
produced, including linen, cotton, wool, silk, and high-quality natural dyes, were world-famous and met the 
needs of the industry. Derbent was known as the second center of linen in the Islamic world after Tabaristan 
[1, p. 184].

In addition to the cities on the banks of the Aras River, cotton planting was also common in Yerevan, Dvin 
(Dabīl), and Qabbān19 [16, p. 161]. The wool that was produced in different from a special breed of sheep 
was world-famous [39, p. 544]. Moreover, excellent silk was produced in large quantities in Domānes20 and 
Barḏaʿa. It was used in fabric production and was sold as fibers [18, pp. 2/564–566]. Dyeing was a special 
industry throughout the Islamic world due to the production of the renowned “Armenian red” dye, which was 
obtained from madder and Coccus [2, p. 94; 41, pp. 134, 496].

Dabīl was considered the textile center of Armenia due to the production of all kinds of fabrics, linen, pash-
mina [18, p. 2/564], and silk [18, p. 2/554; 33, pp. 53-4; 16, p. 163]. Furthermore, the production of Baziyoun 
[fine silk] fabrics [1, p. 158], cotton, fluffy, mar’azi21, canvas, red work fabrics, glamour embroidered motifs [2, 
p. 90], sabniyyah [2, p. 90-2]22, and zari caused the prosperity of this industry and the production of many 
kinds of clothes, fabrics, and knitwear.

18.  It is between Azerbaijan and Armenia [12, p. 2/640].
19.  Located between Tabriz and Baylagān [33, p. 2/640].
20.  A city near Tbilisi in Armenia [39, p. 1/389].
21.  Wool made of fine goat hair.
22.  Black chador for women.



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

423

The various fabrics and excellent clothing in the cities of Arran [2, p. 95], involved scarves [38, p. 34], burka 
in Baylagān [16, p. 161], and trouser straps in Dabīl (Dvin), Barkarī, Arjīš, Akhlāt, and Badlīs [38, pp. 92; 16, 
p. 159-60]. All kinds of handkerchiefs, soft furs, soft handkerchiefs, and pashmina clothes were produced in 
Janza (Ganja), Shamkūr, and Khursān23 [16, p. 161-3]. The coverings for quadrupeds included styles of saddles 
and horse head coverings, as well as sleeping accessories like mattresses, pillows, and types of zilo rugs [42, p. 
6/412], namat [felt], and luxurious products such as bedspread, silk curtains, and pieces of Zari [16, p. 161]. 
The useful knitwear, javāl [saddlebag] was made for transportation, and palās [rug] for high-traffic places 
such as caravanserais [16, p. 159]. 

3.3.2. Carpet production
During the 10th century, the textile industry was prevalent in various regions, particularly in Armenia. 

Carpets24 woven in Armenia and Arran were commonly referred to as “Armenian carpets” and were distinguished 
by their red background color [20–30, p. 389]. These carpets were crafted using soft sheep wool and dyed with 
high-quality red dyes derived from insects and industrial plants [38, p. 34, 111–112]. They were highly favored 
over other types of carpets [43, p. 132].

The tradition of gifting red carpets to caliphs, ministers, generals, and courtiers, as well as presenting them 
as offerings, or sending them as part of the annual cash tribute, was common in previous centuries. These 
carpets held great value in the courts and homes of rulers and merchants [44, p. 172].25 Eighteen thousand 
medium and large Armenian carpets are reported to be used in carpet warehouses [43, p. 72]. Armenian car-
pets were also used in the reception ceremonies of Dar al-Khilafah and the Caliph’s throne was furnished with 
these carpets [12, p. 1/87]. In addition to the cities of the Islamic world [11, p. 158, 170], these carpets were also 
known in other countries. For instance, the tent of the king of the Slavs [with a capacity of nine thousand peo-
ple] was covered with Armenian carpets [40, p. 1/87]. In addition to the usual red carpets, mar’azi [Cashmere] 
carpets, and labbūd [38, p. 18, 34],26 different types of zilo with designs that were similar to carpets, prayer 
mats [16, p. 159], and various types of coverings, and ankhakh [2, p. 90], were produced in the cities of Barkarī, 
Arjīš, Akhlāt, Naḵjavān, and Badlīs [46, pp. 147–148].

In some sources, maḥfurīyāt – a type of wide and expensive carpet – was woven in cities such as Khursān, 
Derbent (Bāb al-Abwāb), and Shīrwān [16, p. 163]. Moreover, purple carpets were woven and sold in Dabīl 
and Shīrwān. In the 10th century, carpets were woven in other cities and areas such as Ahwaz, Asyut [11, pp. 
158, 170], Ashmun of Egypt [47, p. 1/647], and Ghandjān of Fars [2, pp. 24, 66] imitated Armenian carpets, 
trousers, and other textile products. 

Skilled craftsmen used raw materials from these areas to create high-quality textiles and carpets. The red 
carpets gained fame and became popular in Dar al-Khilafa. The ruling and wealthy classes’ use of these prod-
ucts increased their value and exports. Additionally, the carpets were accepted as part of the non-cash tribute 
from the districts.

3.3.3. Metalworking 
There is no adequate information about metal production. The reports have focused on the production of 

gold and silver tools, saddles, metal tools and equipment, excellent and heavy metal containers in the areas 
of Arran [2, p. 94; 46, p. 31], and copper tallow lamps in the Arzenjān city of Armenia. Furthermore, the use 
of plows for agricultural lands and horse breeding were the reasons behind the use of steel for manufacturing 
agricultural tools and horse saddles. However, it is not possible to give an expert opinion about the status of 
the steel industry. Ajnān was known as a copper factory due to its abundance of copper [48, p. 137], and cobalt 
was obtained in large quantities from Armenia’s mountains [35, p. 4/122, 2/81].

3.3.4. Woodworking
Wood was used not only for heating but also as a raw material for many products. For example, wooden 

chests, containers, plates, pans, and cups were made from winter heath,27 grapevine, and walnut trees in the 

23.  One of the three territories of Arrān [16, p. 163]. Khursān reads Khersan but the Armenian geography suggests Khorsan [15, 
pp.  25, 81].
24.  Pope believes that this word comes from the name of the Armenian city Qālīqalā [carpet castle].
25.  Ghazi Rashid mentions the Armenian carpet more than twenty times [45, pp. 16, 61, 63-308].
26.  It refers to wool that felted or matted.
27.  A type of tree used for making arrows, bows, bowls, and mugs.



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

424

mountains of Abkhāz and Shīrwān [2, p. 93]. The construction and maintenance of large mills on streams and 
rivers in cities such as Tbilisi, Akhlāt, Badlīs (Bitlis), Našawā (Naḵjavān), and Barkarī contributed to the pros-
perity of this industry. Additionally, the presence of lakes, navigable rivers,28 and large commercial ports such 
as Bāb al-Abwāb, Baku, and Trabzon could have helped develop the shipbuilding industry in these areas since 
wood was the main material used for shipbuilding [16, p. 48; 2, pp. 97, 98].

3.3.5. Leatherworking
Extensive animal husbandry and large hunting grounds could provide leather for various products such as 

shoes, clothes, saddles, and military equipment among others. However, Ibn al-Faqīh only mentions the pro-
duction of leather clothes from the skin of an animal which was called ashagh29 and Ibn Ḥawqal mentioned the 
leather saddles that were worked with silver and gold in these cities and were world-famous [2, p. 90].

3.3.6 Other crafts
In the areas under study, a variety of significant products were manufactured, including striped metal con-

tainers, decorative metal containers made of gold, silver, and jewels with original and artistic shapes, strong 
glass containers and accessories, and precious conical crystals with gems of Hobb and ruby [2, p. 95] as well as 
fine glass crystals. The materials for these products were extracted from mines in Armenian cities [27, p. 105]. 
Additionally, the decorations used on riding and war horses, war equipment, armor, and wooden dishes such 
as plates and trays were produced from briarwood and chestnut. Carvings were also created by artists in these 
areas [33, p. 1/182].

4. Trade

Geographers have unanimously agreed that trade was one of the pillars of economic prosperity. The stra-
tegic locations of Arran and Armenia, along with mass production of goods, diverse commercial products [2, 
p.  92], efficient transportation routes, urban development, and established monetary systems, all contributed 
to the economic success of these countries. This facilitated trade with neighboring states and the wider Islamic 
world, particularly with Rome and other foreign countries. Trade mainly involved livestock products, agricul-
tural produce, minerals, textiles, and handicrafts. The multicultural and multilingual social structure of these 
tribes played a significant role in expanding trade.

The cities of Barḏaʿa, Dvin (Dabīl), Barkarī, Arjīš, Akhlāt, Naḵjavān, and Badlīs were home to many mer-
chants from other countries, creating prosperous markets [16, p. 158-9]. These areas were important centers 
for supplying goods, including cotton clothes, due to their proximity to the tribes of the North Caucasus [18, 
p.   1/195]. The people, along with merchants from Islamic countries, gathered in Trabzon and traded with 
Rome and Ferang, supplying goods needed by the Islamic countries. Trabzon became a trade center for various 
fabrics [2, p. 96], clothes, and carpets, importing brocade fabrics, Golābaton embroidery, Roman linen, woolen 
fabrics, Roman clothes, and exporting manufactured textiles to other areas. Arran played a significant role in 
trade from South to North and vice versa, while Armenia facilitated trade from East to West and vice versa. The 
key factors in trade included markets and taxes. 

4.1. Markets
In the 9th century, the market played an important role in the prosperity of domestic and foreign trade 

due to the rapid development of commerce. In the 10th century, diverse and profitable markets were in Arran 
and Armenia [1, p. 160]. The supply of agricultural, livestock, and industrial products, all kinds of textiles, the 
exchange of money and goods between different ethnic groups, and the use of gold and silver coins in transac-
tions led to the prosperity of the markets and attracted many merchants. 

The cities According to their size, had one or more main markets and several local and regional mar-
kets. Markets, Caravanserai, inns, and public facilities of the cities provided the merchants with welfare [40, 
pp.  186-188]. The markets can be divided into two categories:

28.  Shipping was common in the Aras and Kura rivers [2, p. 92; 21, p. 570].
29.  It was a cat-like animal.



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

425

Permanent markets. In most important cities like Shīrwān, Baku, Shakkī, Malāzgird, and Akhlāt, there 
were permanent markets located in the middle of the city [18, pp. 2/556-60]. Barḏaʿa had flourishing bazaars, 
caravanserais, and hot springs, and was considered the Khore [Bakhsh] bazaar of Arran [2, p. 86]. Barzand 
was recognized as the market and port of Khore in Armenia [18, p. 2/561]. Dabīl, known for textiles, had many 
markets, with its main market being in the shape of a cross [18, p. 2/556–557].

Temporary markets. Many markets were established in Armenia every year due to the production of live-
stock, carpets, and textiles. Various goods such as horses, silk fabrics, and Zari fabrics were sold in these mar-
kets [49, pp. 53–54]. There was a weekly market called “Korakī Bazaar”,30 held on Sundays outside Derbent 
gate in Barḏaʿa. This market was so significant that the people of Arran used to refer to Sunday as “Korakī” 
when counting the days of the week. The dimensions of this market were one parasang by one parasang [1, 
p.  156]. It was the largest market for silk, fabric, and textiles in Arran, attracting people from Iraq and Khuz-
estan who made substantial profits there [18, p. 2/505].

4.2. Tax
During the time of the Islamic governments, collecting taxes from the states was a crucial way of earning 

income. The taxes from Arran, Armenia, and Azerbaijan constituted a significant amount of money until 
the end of the 9th century and were collected by the governors of the Abbasid caliphs. However, the people 
were unhappy with this situation. After the establishment of the semi-independent Sajid dynasty, the 
rulers reduced taxes to appease the people. For example, the ruler canceled the exclusive tax imposed by 
the Umayyads on fishing from Lake Van. They delegated the task of collecting taxes in the cities under 
their rule to local rulers and peasants. The caliphs were content with the lower taxes as they maintained 
their sovereignty.

During the Sallarid dynasty, “all the local rulers accepted his authority and agreed to pay tribute” [4, p. 74]. 
The tax courts were established in these areas.31

Table. Tax collection reports of these areas in different years
Таблица. Отчеты о сборе налогов по этим территориям в разные годы

Row State Year AD Tribute Durhams Governor Source
1 A, R, M 680 30,000,000 Caliph Governor [50, p. 2/277]
2 A, R, M 786 4,000,000 Caliph Governor [51, p. 1/226]
3 A, R, M 800 4,000,000 Caliph Governor [17, p. 362]
4 A, R 846 4,000,000 Caliph Governor [52, p. 101]
5 A, R, M 891 4,000,000 Sajids [50, p. 2/272]
6 A, R 928 4,000,000 Sajids [53, p. 149]
7 A, R, M 955 16,000,000 Sallarid [32, p. 100]

Note: A – Azerbaijan; R – Arran; M – Armenia

The comparison of the amount of taxes from the 6th century to the 10th century indicates the size of the 
economy of these countries32 and the leniency of the rulers regarding tax collection. This issue could result in 
the relative satisfaction of the people and the prosperity of production and trade.

Collecting taxes based on economic power and paying non-cash tribute through agriculture and livestock 
benefited farmers and artisans. Cash tribute forced people to sell products at low prices. The non-cash tribute 
also provided food and necessities for the army and enabled the government to store food for times of scarcity 
and famine.

30.  The geographers described the Sunday market of “Korakī”. It is derived from the Greek word “kuriakos” or “Kyriaki” [the Lord’s Day]. 
Sunday is called “Kiraki” in Armenia and “kvira” in Georgian [2, pp. 98-10; 45, pp. 74-5]
31.  Ibn Ḥawqal mentions the total fairest tributes was 16 million dirhams [2, p. 100].
32.  Ibn al-Amid was asked to take control of these areas of 50 million dirhams [37, p. 2/350]; the region ranked fifth in tax revenue out 
of 25 regions [30, p. 475-9].



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

426

5. Export

The rulers aimed to increase trade and exports by enhancing trade routes and ports, leading to more busi-
ness trips from Arran and Armenia to various northern and western destinations. Products were initially sent 
to warehouses and commercial centers before being distributed. The main export destinations were the com-
mercial centers of Rey and Mosul in Iraq. Exports of products can be categorized into five groups:

Quadrupeds and aquatic animals. The horses that were found in most regions, especially in Zuzan, were 
world-famous and were exported to Iraq, Syria, and Khorasan. Likewise, livestock was exported to Mosul, 
Jazīrah, and other countries [2, pp. 85, 98; 32, p. 25]. All kinds of delicious fish, including Terrīkh salt fish, 
were exported to Mesopotamia, Khorasan, and all over the world [1, p. 159], as Salt fish to Basrah [12, p. 139], 
and two fish called daragan and qashobeh to the regions of Ray and Iraq [2, p. 87].

Fruits and grains. Despite the abundance of fruit and cereal, there are not many reports on the export of 
these products. Grapes were among the main products and were specially exported. In this regard, Ibn al-
Faqīh says: “People used to bring large old vine trunks from the mountains of Armenia and Azerbaijan, whose 
circumference reached twenty hand spans” [12, p. 171]. Additionally, groceries and grains were sent to Bagh-
dad and Wasit [18, p. 2/589].

Raw materials. Silk and wool were high-quality and world-renowned products that were exported (in sim-
ple and processed form), especially from Domānes and Barḏaʿa, to places like Khuzestan, Iraq, and Rey [18, 
p.  2/389; 1, p. 156]. Honey and beeswax, produced in large quantities for making candles and lighting, were 
also exported to other areas [16, p. 158; 18, p. 2/554].

Carpets and textiles. Arguably, the most significant exports were the carpets, rugs, and textiles, which were 
renowned across the Islamic world and highly sought after [54, p. 36]. Red dyes [54, 128; 1, p. 158] which were 
obtained from Rubia tinctorum and Coccus were exported to Gorgan, India, and other places for dyeing clothes 
[41, pp. 134, 496; 2, p. 94]. The Red fabrics and woolen clothes from Khursān, Derbent, and Shīrwān, great 
rugs [18, p. 2/555], and linen fabrics [for doors and windows] from Armenia were exported to the whole world 
[2, p. 88].

Industrial and mineral products. Borate from Lake Van, originally red and yellow orpiment was sent to 
the other areas [2, p. 93]. In addition, red bieberite was sent to Yemen and Wasit for dyeing wool [31, pp. 39, 
46, 48]. Unusual things and wooden utensils such as plates and trays, which were made of Khalanj (Erica ar-
borea) and chestnut wood [33, p. 2/182], Shīrwān benchmark stone, Baku oil, and glass stone were exported 
from Badlīs. 

Conclusion 

The study demonstrates that despite political turmoil and the displacement of people, the economies of 
Arran and Armenia prospered. Residents endured harsh conditions caused by internal and external conflicts, 
rebuilding cities and villages through diligent efforts and the strategic use of natural resources to produce 
agricultural and livestock goods. Additionally, a rich tradition of textile production inspired the continued 
creation of renowned fabrics, clothing, carpets, curtains, floor coverings, and wall accessories. Local rulers 
repaired damaged economic infrastructure in Arran and Armenia, revitalizing markets, docks, commercial 
and residential centers, and caravanserais. Furthermore, commercial caravans from other regions facilitated 
increased exports to Rome and other foreign markets, while goods were distributed across the Islamic world 
to meet diverse demands. The agricultural products of Arran, particularly silk, and Armenia’s textiles, notably 
carpets and cramoisy fabric, complemented each other, establishing these regions as vital trade hubs between 
the Islamic world and other nations. Moreover, urbanization and the thriving metal, wood, weaving, carpet, 
textile, and precious metal industries significantly contributed to the economic and commercial development 
of Arran and Armenia.

Examining the commercial infrastructure of 10th-century Arran and Armenia, including roads, markets, 
docks, trading houses, and merchants’ residences that facilitated east-west and south-north trade, provides 
valuable insights into their commercial landscape. Additionally, researchers interested in this field can explore 
the influence of the Silk Road on the economic development of these regions.



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

427

REFERENCES

1. Abu Ishaq Iṣṭakhrī. Masālik al-Mamālik, ed. by Iraj Afshar. 
Tehran: B.T.N.K, 1961.

2. Muḥammad Abū ’l-Qāsim Ibn-Ḥawqal. Ṣūrat al-’Arḍ, transl. 
by Jafar Shoar. Tehran: Amir Kabir, 1987.

3. Rahim Raisnia. Azarbayjan [in the history of Iran: From 
the beginning up to the rise of Islam]. Tabriz: Nima Publ., 1989.

4. Reza Enayatollah. Azerbaijan and Arran (Caucasian Alba-
nia). Tehran: Iran Zamin Publ., 1981.

5. Kasravi Ahmad. Šahriyârân-e Gomnâm [The Forgotten 
Kings]. Tehran: World Book, 2005.

6. Kasravi Ahmad. Karvand Kasravi, Tehran: Sherkat Sahami 
Ketabhaye Jibi (Pocket books joint stock company), 1977.

7. Bartold V. V. Sochineiia. Vol. II, Moscow: Vost. Lit., 1963.
8. Strabo, Strabonis Geographica, tr. C. Müller, Paris: Institua 

France Typographo, 1853.
9. Aḥmad Ibn-Rustah. Kitāb Al-A’Lāk An-Nafāsa. Liden: Brill, 

1892.
10. ʿUbaydallah Ibn-Ḵhurdādbeh. Kitāb al-Masālik wа’l-

Mamālik, Liden: Brill, 1989.
11. Aḥmad Ibn-Ishaq Ya’qubi. Al-Buldān, Ed. by Mohammad 

Zanabi, Beirut, 2001.
12. Al-Hamadhānī Ibn-Faqīh. Mukhtaṣar Kitāb al-Buldān. Ed. 

by Yousef Hadi. Beirut: Alam al-Kotob, 1996.
13. Barthold V.V. An Historical Geography of Iran. USA: 

Princeton University Press, 1984.
14. Äliev I. Qustions on the history of the Caucasian Albania. 

Acad. of Azer. SSR, 1962.
15. Minorsky V. A history of Sharvān and Darband in the 

10th–11th centuries. Cambridge: W. Heffer &amp; Sons Ltd., 1958.
16. Ḥudūd al-ʿĀlam. Ed. by Manochehr Sotodeh. Tehran, 1983.
17. Abū ʿAbdallāh Jayhānī. Ashkal al-’alam. Transl. by Abdul-

salam Kateb. Mashhad: Astan Quds Razavi Publ., 1989.
18. Muḥammad ibn Aḥmad Maqdisī. Aḥsan al-taqāsīm fī 

maʿrifat al-āqālīm. Transl. by A. Monzavi. Tehran: Iranian Au-
thors and Translators Co., 1982.

19. Ianovski A. On Ancient Caucasian Albania. Zhurnal minis-
terstva narodnogo prosveshcheniia. 1846; 52(2): 1–53.

20. Marquart J. Eranshahr nach der Geographie des Ps. Mo-
ses Xoranac‘i. Berlin: Abh. Gessellschaft der Wissenschaften zu 
Göttingen, 1901.

21. Zakariyy ā Qazwīnī. Āṯār al-Bilād wa-aḫbār al-‘Ibād, Bei-
rut: Dar Sader, 1998.

22. Muhammad Ṭabarī. Tā’rīkh al-Rusul wa’l-Mulūk, Beirut: 
‘Izz al-Din Institute, 1993.

23. ʿAli ibn Muḥammad Ibn-Athīr. Al-Kāmil fī al-tārīkh, Bei-
rut: Dar al-Sar, 2009.

24. Mazaheri Ali. The life of Muslims in the Middle Ages: 10th 
to 12th centuries. Transl. by Mortaza Ravandi. Teharan: Seprhr 
Pub., 1969.

25. Aḥmad Ali Saleh. Arabic textiles and clothing in the early 
Islamic eras, Beirut: All Prints Distribution Publ., 2003.

26. Chamchian M. History of Armenia, Vol. 2. Transl. by John 
Baron Avtaliantz. Canada, n.d.

27. Shams al-Dīn Al-Dimashqī. Nokhbato al-Dahr fi ʿAjāyebo 
al-Bare va al-Bahr. Transl. by Ḥamīd Ṭabībiyān. Tehran: Asatir, 
2003. 42

28. Bolshakov O.G., Mongait A.L. (eds.). The journey of Abū-
Ḥamīd Ḡarnāṭī to eastern Europe. Moscow: Nauka, 1971.

29. Choksy K.J. Conflict and Cooperation: Zoroastrian Sub-
alterns and Muslim Elites in Medieval Iranian Society. Transl. by 
Nader Saeedy. Tehran: Gognoos, 2014.

30. Spuler B. Iran in the Early Islamic Period. Ed. by 
R.  G.  Hoyland, Liden: Brill, 2015.

31. Abū Dulaf, Mesʿar Ibn-Mohalhal. Safarnāmeh. Ed. by Vla-
dimir Minorsky, transl. by Abolfazl Tababtabaei. Tehran: Zavar 
Publ., 1966.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Abu Ishaq Iṣṭakhrī. Masālik al-Mamālik, ed. by Iraj Afshar. 
Tehran: B.T.N.K, 1961. (In Persian)

2. Muḥammad Abū ’l-Qāsim Ibn-Ḥawqal. Ṣūrat al-’Arḍ, transl. 
by Jafar Shoar. Tehran: Amir Kabir, 1987. (In Persian)

3. Rahim Raisnia. Azarbayjan [in the history of Iran: From the 
beginning up to the rise of Islam]. Tabriz: Nima Publ., 1989. (In 
Persian)

4. Reza Enayatollah. Azerbaijan and Arran (Caucasian Alba-
nia). Tehran: Iran Zamin Publ., 1981. (In Persian)

5. Kasravi Ahmad. Šahriyârân-e Gomnâm [The Forgotten Kin-
gs]. Tehran: World Book, 2005. (In Persian)

6. Kasravi Ahmad. Karvand Kasravi, Tehran: Sherkat Sahami 
Ketabhaye Jibi (Pocket books joint stock company), 1977. (In Per-
sian)

7. Бартольд В.В. Сочинения. Т. II. М.: Вост. Лит., 1963.
8. Strabo, Strabonis Geographica, tr. C. Müller, Paris: Institua 

France Typographo, 1853 (In Greek)
9. Aḥmad Ibn-Rustah. Kitāb Al-A’Lāk An-Nafāsa. Liden: Brill, 

1892. (In Arab)
10. ʿUbaydallah Ibn-Ḵhurdādbeh. Kitāb al-Masālik wа’l-

Mamālik, Liden: Brill, 1989. (In Arab)
11. Aḥmad Ibn-Ishaq Ya’qubi. Al-Buldān, Ed. by Mohammad 

Zanabi, Beirut, 2001.
12. Al-Hamadhānī Ibn-Faqīh. Mukhtaṣar Kitāb al-Buldān. Ed. 

by Yousef Hadi. Beirut: Alam al-Kotob, 1996. (In Arab)
13. Barthold V.V. An Historical Geography of Iran. USA: Princ-

eton University Press, 1984.
14. Алиев И. Вопросы истории Кавказской Албании: 

сборник статей. Баку: Изд-во Акад. наук АзССР, 1962. – 194 с.
15. Minorsky V. A history of Sharvān and Darband in the 10th–

11th centuries. Cambridge: W. Heffer &amp; Sons Ltd., 1958.
16. Ḥudūd al-ʿĀlam. Ed. by Manochehr Sotodeh. Tehran, 1983. 

(In Arab)
17. Abū ʿAbdallāh Jayhānī. Ashkal al-’alam. Transl. by Abdul-

salam Kateb. Mashhad: Astan Quds Razavi Publ., 1989. (In Per-
sian)

18. Muḥammad ibn Aḥmad Maqdisī. Aḥsan al-taqāsīm fī 
maʿrifat al-āqālīm. Transl. by A. Monzavi. Tehran: Iranian Authors 
and Translators Co., 1982. (In Persian)

19. Яновский А. О древней кавказской Албании // Журнал 
Министерства народного просвещения. 1846; 52(2): 1–53.

20. Marquart J. Eranshahr nach der Geographie des Ps. Moses 
Xoranac‘i. Berlin: Abh. Gessellschaft der Wissenschaften zu Göt-
tingen, 1901.

21. Zakariyy ā Qazwīnī. Āṯār al-Bilād wa-aḫbār al-‘Ibād, Bei-
rut: Dar Sader, 1998. (In Arab)

22. Muhammad Ṭabarī. Tā’rīkh al-Rusul wa’l-Mulūk, Beirut: 
‘Izz al-Din Institute, 1993. (In Arab)

23. ʿAli ibn Muḥammad Ibn-Athīr. Al-Kāmil fī al-tārīkh, Bei-
rut: Dar al-Sar, 2009. (In Arab)

24. Mazaheri Ali. The life of Muslims in the Middle Ages: 10th 
to 12th centuries. Transl. by Mortaza Ravandi. Teharan: Seprhr 
Pub., 1969. (In Persian)

25. Aḥmad Ali Saleh. Arabic textiles and clothing in the early 
Islamic eras, Beirut: All Prints Distribution Publ., 2003.

26. Chamchian M. History of Armenia, Vol. 2. Transl. by John 
Baron Avtaliantz. Canada, n.d.

27. Shams al-Dīn Al-Dimashqī. Nokhbato al-Dahr fi ʿAjāyebo 
al-Bare va al-Bahr. Transl. by Ḥamīd Ṭabībiyān. Tehran: Asatir, 
2003. 42. (In Persian)

28. ал-Гарнати, Абу Хамид Мухаммад. Путешествие 
Абу Хамида ал-Гарнати в Восточную и Центральную Европу. 
(1131-1153 гг.). Пер. с араб. / Публикация О. Г. Большакова, 
А.  Л.  Монгайта. М.: Наука, 1971. – 133 с.

29. Choksy K.J. Conflict and Cooperation: Zoroastrian Sub-
alterns and Muslim Elites in Medieval Iranian Society. Transl. by 
Nader Saeedy. Tehran: Gognoos, 2014. (In Persian)



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

428

32. Maḥmoud Shit Khattab. Qadat al-fath al-Islami fi Armini-
yah, Beyrou: Dar Maktabah al-Hayah, 1998. 28

33. Ibn-’Abdullāh Yāqūt al-Hamawī. Kitāb Mu’jam al-Buldān. 
Transl. by A. Manzavi. Tehran: Organization of Cultural Heritage, 
2004.

34. Nāser Khosrow. Safarnama. Ed. by Mahmud Ghanizadeh, 
Tehran: Mahmudi Pub., 1962.

35. Rasāel Ikhwān aṣ-Ṣafāʾ wa Khullān al-Wafā. Beirut: Al-
Dār al-Islamieh, 1992.

36. Cahen Claude. The Cambridge History of Iran “Tribes, Cit-
ies and Social Organization”. Ed. by R. N. Frye. Vol.4. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2008.

37. Aḥmad Ibn-Yaḥyā Balādhurī. Futūh al-Buldān. Beirut: Dar 
Maktab al-Hilal, 1988.

38. Abū ʿUthman Jāḥiẓ. Kitāb al-Tabaṣṣur be al-Tijārah. Cai-
ro: Maktabat al-Khanji, 1994.

39. ʿAbd al-Malik Tha’alibi. Thimār al-qulūb fī-l-muḍāf wa-l-
mansūb. Cairo: Dar al-Ma’arif, 1965.

40. ʿAlī ibn al-Ḥusayn Mas’udi. Murūj aḏ-Ḏahab wa-Maʿādin 
al-Jawhar. Qom: Dar al-Hijrat, 1989.

41. Metz A. The Renaissance of Islam: History, Culture and 
Society in the 10th Century Muslim World. Transl. by S. Khuda 
Bakhsh. India: Jubilee Printing and Publ., 1973.

42. Abū al-Faraj Iṣfahānī. Kitāb al-Aġānī, Beirut: dar al-ehya 
el-torah al-Arabi, 1994.

43. ʿAbd al-Malik Tha’alibi. Kitāb Lata’if al-ma’arif. Ed. by 
P.  D. Jong. Liden: Brill, 1867.

44. Muḥammad al-Wisha. Al-Moushi. Egypt: Matabeh al-kan-
ji, 1953.

45. Aḥmad Ibn-Rashid Ghazi. Al- Dakhʾr wa al-Tūḥaf. Kuwait: 
Kuwait Government, 1984.

46. Pope A. The myth of the Armenian dragon carpets. Jahar-
buch: der Asistatischen Kunst, 1925.

47. Aḥmad Ibn Faḍlān. Riḥlatihi Ibn-Faḍlān ilá bilād al-turk 
wa ar-rus wa al-Ṣiqālīyah. Abu Dhabi: Al-Suwaidi Publ., 2003.

48. Ḥamdallāh Mustawfī. Nuzhat al-Qulub. Qazvin: Ḥadīth 
Emroz, 2002.

49. Aḥmad Ibn Miskawayh. The Tajârib al-umam wa Taʿgeb 
al-hemam. Beirut, 2003.

50. Aḥmad Ibn-Ishaq Ya’qubi. Tārīkh al-Yaʿqūbī. Beirut: Dar 
Sader, n.d.

51. Ibn Khaldun. History of Ibn Khaldun, Edit by Soheil Zokar. 
Beirut, 1998.

52. Frye R. The Golden Age of Persia. Transl. by Masoud Ra-
jabnia. Tehran: Sorush, 1984.

53. Qudāma Kātib al-Baghdādī. Kitab al-Kharaj. Transl. by 
Hosein Gharechanlou. Tehran: Alborz Publ., 1991.

54. Muḥammad Muṭahhar al-Azdī. Hikāyat Abī al-Qāsim 
al-Baghdādī. Heidelberg: Carl Winter University, 1906.

Received 24.07.2024

Accepted  04.02.2025

Published 15.09.2025

30. Spuler B. Iran in the Early Islamic Period. Ed. by 
R.  G.  Hoyland, Liden: Brill, 2015.

31. Abū Dulaf, Mesʿar Ibn-Mohalhal. Safarnāmeh. Ed. by Vla-
dimir Minorsky, transl. by Abolfazl Tababtabaei. Tehran: Zavar 
Publ., 1966. (In Persian)

32. Maḥmoud Shit Khattab. Qadat al-fath al-Islami fi Armini-
yah, Beyrou: Dar Maktabah al-Hayah, 1998. (In Arab)

33. Ibn-’Abdullāh Yāqūt al-Hamawī. Kitāb Mu’jam al-Buldān. 
Transl. by A. Manzavi. Tehran: Organization of Cultural Heritage, 
2004. (In Persian)

34. Nāser Khosrow. Safarnama. Ed. by Mahmud Ghanizadeh, 
Tehran: Mahmudi Pub., 1962. (In Persian)

35. Rasāel Ikhwān aṣ-Ṣafāʾ wa Khullān al-Wafā. Beirut: Al-Dār 
al-Islamieh, 1992. (In Persian)

36. Cahen Claude. The Cambridge History of Iran “Tribes, Cit-
ies and Social Organization”. Ed. by R. N. Frye. Vol.4. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2008.

37. Aḥmad Ibn-Yaḥyā Balādhurī. Futūh al-Buldān. Beirut: Dar 
Maktab al-Hilal, 1988. (In Arab)

38. Abū ʿUthman Jāḥiẓ. Kitāb al-Tabaṣṣur be al-Tijārah. Cairo: 
Maktabat al-Khanji, 1994. (In Arab)

39. ʿAbd al-Malik Tha’alibi. Thimār al-qulūb fī-l-muḍāf wa-l-
mansūb. Cairo: Dar al-Ma›arif, 1965. (In Arab)

40. ʿAlī ibn al-Ḥusayn Mas’udi. Murūj aḏ-Ḏahab wa-Maʿādin 
al-Jawhar. Qom: Dar al-Hijrat, 1989. (In Arab)

41. Metz A. The Renaissance of Islam: History, Culture and 
Society in the 10th Century Muslim World. Transl. by S. Khuda 
Bakhsh. India: Jubilee Printing and Publ., 1973.

42. Abū al-Faraj Iṣfahānī. Kitāb al-Aġānī, Beirut: dar al-ehya 
el-torah al-Arabi, 1994. (In Arab)

43. ʿAbd al-Malik Tha’alibi. Kitāb Lata’if al-ma’arif. Ed. by P. 
D. Jong. Liden: Brill, 1867. (In Arab)

44. Muḥammad al-Wisha. Al-Moushi. Egypt: Matabeh al-kan-
ji, 1953.

45. Aḥmad Ibn-Rashid Ghazi. Al-Dakhʾr wa al-Tūḥaf. Kuwait: 
Kuwait Government, 1984. (In Arab)

46. Pope A. The myth of the Armenian dragon carpets. Jahar-
buch: der Asistatischen Kunst, 1925.

47. Aḥmad Ibn Faḍlān. Riḥlatihi Ibn-Faḍlān ilá bilād al-turk 
wa ar-rus wa al-Ṣiqālīyah. Abu Dhabi: Al-Suwaidi Publ., 2003. (In 
Arab)

48. Ḥamdallāh Mustawfī. Nuzhat al-Qulub. Qazvin: Ḥadīth 
Emroz, 2002. (In Arab)

49. Aḥmad Ibn Miskawayh. The Tajârib al-umam wa Taʿgeb 
al-hemam. Beirut, 2003. (In Arab)

50. Aḥmad Ibn-Ishaq Ya’qubi. Tārīkh al-Yaʿqūbī. Beirut: Dar 
Sader, n.d. (In Arab)

51. Ibn Khaldun. History of Ibn Khaldun, Edit by Soheil Zokar. 
Beirut, 1998. (In Arab)

52. Frye R. The Golden Age of Persia. Transl. by Masoud Ra-
jabnia. Tehran: Sorush, 1984. (In Persian)

53. Qudāma Kātib al-Baghdādī. Kitab al-Kharaj. Transl. by 
Hosein Gharechanlou. Tehran: Alborz Publ., 1991. (In Persian)

54. Muḥammad Muṭahhar al-Azdī. Hikāyat Abī al-Qāsim 
al-Baghdādī. Heidelberg: Carl Winter University, 1906. (In Arab)

Поступила в редакцию 24.07.2024 г. 

Принята в печать  04.02.2025 г. 

Опубликована 15.09.2025 г.



429

Research paper

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213429-437

HISTORY, ARCHEOLOGY  AND ETHNOGRAPHY OF THE CAUCASUS. V. 21. № 3. 2025. P.  429-437

For citation:  R. Ghazaryan. The first evidence of interaction between the Armenian highland and 
Egypt. History, Archeology and Ethnography of the Caucasus. 2025. Vol. 21. N. 3. P.  429-437. doi.
org/10.32653/CH213429-437

© R. Ghazaryan, 2025
© Daghestan Federal Research Centre of RAS, 2025

Robert Ghazaryan
Cand. Sci. (History), Leading Researcher
Institute of Oriental Studies 
National Academy of Sciences of the Republic of Armenia, Yerevan, Armenia
rghazaryan@orient.sci.am

THE FIRST EVIDENCE OF INTERACTION 
BETWEEN THE ARMENIAN HIGHLAND AND EGYPT

Abstract. This article examines the possible interaction between Ancient Egypt and Išuwa, one of the states of the Ar-
menian Highland. The interactions between the Armenian Highland and Egypt have a deep and intricate history, primarily 
documented since the Hellenistic period. However, a recently discovered inscription at the archaeological site known as 
the Kom el-Hettân, may provide new insights into the relationship between the Armenian Highland and Egypt. On the 
pedestal of one of the colossal statues of Amenhotep III, located within the temple complex, inscriptions identify various 
foreign nations through engravings of their representatives depicted as bound captives. The three captured figures repre-
sent the lands of “Ḫatti, Isyw, and Irṯw (Arzawa).” The land of Isyw may correlate with one of the ancient states of the Ar-
menian Highland – Išuwa. This unique depiction prompts intriguing questions regarding the inclusion of an Išuwan figure 
in Egyptian iconography. The article is used general historical and comparative-historical analysis as the main research 
methods. The conducted research shows that there is no evidence that Egyptian expeditions ever reached the territory 
of the Armenian Highland or that they took captives from this region. This image may have a metaphorical, symbolic 
or propagandistic meaning, since the Egyptian pharaoh sought to emphasize the northern borders of his influence. An 
alternative explanation for the presence of the Išuwa country may lie in the context of repeated clashes between Mitanni 
and Ḫatti. It is possible that Hittite and Išuwan prisoners of war were sent by Mitanni to Egypt as diplomatic gifts and later 
depicted on the above-mentioned monument. 

Keywords: Išuwa; Ḫatti; Arzawa; Egypt; Armenian Highland; interaction; Mitanni



430

Исследовательская статья

ИСТОРИЯ, АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОГРАФИЯ КАВКАЗА. Т. 21. № 3. 2025. С. 429-437

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213429-437

Для цитирования: Казарян Р.П. Первое свидетельство о взаимодействии между Армянским 
нагорьем и Египтом // История, археология и этнография Кавказа. 2025. Т. 21. No  3. С. 429-437. 
doi.org/10.32653/CH213429-437

© Казарян Р.П., 2025
© Дагестанский федеральный исследовательский центр РАН, 2025

Казарян Роберт Петросович,
к.и.н., ведущий научный сотрудник 
Институт востоковедения 
Национальная академия наук Республики Армения, Ереван, Армения
rghazaryan@orient.sci.am

ПЕРВОЕ СВИДЕТЕЛЬСТВО О ВЗАИМОДЕЙСТВИИ 
МЕЖДУ АРМЯНСКИМ НАГОРЬЕМ И ЕГИПТОМ

Аннотация. В данной статье рассматривается возможное взаимодействие между Древним Египтом и од-
ним из государств Армянского нагорья. Взаимодействия между Армянским нагорьем и Египтом имеют глубокую 
и  сложную историю, задокументированную с эллинистического периода. Однако недавно обнаруженная надпись 
на археологическом объекте, известном как «Колоссы Мемнона» или Ком эль-Хеттан, недалеко от египетского 
города Луксор, может предложить новые сведения о взаимоотношениях между Армянским нагорьем и Египтом. 
На  постаменте одной из колоссальных статуй Аменхотепа III, расположенной в храмовом комплексе, надписи 
идентифицируют различные иностранные народы через гравюры их представителей, изображенных как связан-
ные пленники. Три захваченные фигуры представляют земли «Ḫatti, Isyw и Irṯw (Арцава)». Страна Isyw, возможно, 
соотносится с Исувой, одной из ранних государств Армянского нагорья. Это уникальное изображение поднимает 
интригующие вопросы относительно появления фигуры исувийца в египетской иконографии, представляя, воз-
можно, первого жителя Армянского нагорья в этом контексте. В статье применены общеисторический и сравни-
тельно-исторический анализ в качестве основных методов исследования. Проведенное исследование показывает, 
что нет никаких доказательств того, что египетские походы когда-либо достигали территории Армянского нагорья 
или что они брали пленников из этого региона. Это изображение может иметь метафорическое, символическое 
или пропагандистское значение, поскольку египетский фараон стремился подчеркнуть северные границы своего 
влияния. Альтернативное объяснение присутствия страны Исува может заключаться в контексте повторяющихся 
столкновений между Митанни и Хатти. Возможно, что хеттские и исувские военнопленные были отправлены ми-
таннийцамы в Египет в качестве дипломатических даров и позже изображены на вышеупомянутом памятнике.  

Ключевые слова: Исува; Хатти; Арцава; Египет; Армянское нагорье; взаимодействие; Митанни



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

431

Introduction

The archaeological site Kom el-Hettân is being excavated by an expedition led by renowned Egyptologist 
Dr. Hourig Sourouzian, as part of “The Colossi of Memnon and Amenhotep III Temple Conservation Project”. 
Dr. Sourouzian and her team have undertaken a mission focused on the conservation and restoration of the 
site. This monument, constructed during the reign of Amenhotep III (1391-1353 BC), one of the most formida-
ble rulers of Egypt’s New Kingdom (XVIII Dynasty), includes a mortuary temple referred to by ancient Egyp-
tians as the “House for Millions of Years.”1 

On the pedestal of one of the colossal statues of Amenhotep III, situated within the temple complex, inscrip-
tions identify various foreign nations through engravings of their representatives depicted as bound captives 
– a motif commonly found in Egyptian art. The three captured figures represent “Ḫatti (Hittite state), Isyw, 
and Irṯw (Arzawa).”

The personification of foreign peoples, accompanied by their place names inscribed in crenellated car-
touches, reached its peak during the XVIII Dynasty and became one of the defining characteristics of statuary 
and temple decoration under the reign of Amenhotep III.

Ḫatti, Arzawa

Two of these three states, Ḫatti and Arzawa, are also referenced in other Egyptian inscriptions. The earliest 
references to Ḫatti and Arzawa in Egyptian records emerge during the reign of Thutmose III (1444-1412 BC). 
The name Ḫatti appears five times in Egyptian monuments dating to the reign of Amenhotep III, specifically 
within four geographical lists: at Kom el-Hettân (twice), Soleb, and Karnak (twice) [3, pp. 241]. 

The countries of Ḫatti and Arzawa are also referenced in the inscriptions on the pillars of the Temple of 
Amon, built by Amenhotep III in Soleb, Nubia [3, pp. 240]. The name Arzawa appears in two letters from 
the Amarna correspondence  [4, pp. 101-103]2, which reference Amenhotep III’s marriage to the daughter of 
Tarḫundaradu, the King of Arzawa [5, pp. 184]. In one of the Amarna letters [4, pp. 114-115]3 addressed to 
Pharaoh Akhenaten (1353-1336 BC) by King Suppiluliuma I of Ḫatti (1344-1322 BC), the correspondence high-
lights Hittite-Egyptian interactions during the reign of Amenhotep III [3, p. 243]. 

However, these relations were not characterized by amicable ties, as Egypt regarded Ḫatti as a potential 
adversary in the north. 

Historical evidence suggests that the Hittite state maintained close military and political relations with 
Egypt from the time of Tudḫaliya I/II in the first half of the 14th century BC.4 During the reigns of Hittite 
kings Tudḫaliya I/II and Arnuwanda I, the Hittite state experienced a brief period of military and political 
upheaval, which resulted in significant territorial conquests. This expansion extended westward to the Aegean 
Sea, northward to the Eastern Pontic Mountains, eastward into the western regions of the Armenian Highland, 
and southward, where a decisive blow was dealt to Mitanni. This may explain why, during the reign of Hittite 
King Arnuwanda I, relations between the former adversaries Mitanni and Egypt began to improve. Mitannian 
King Artatama I (the first half of the 14th century BC) and Pharaoh Thutmose IV (circa 1400-1390 BC) estab-
lished amicable relations that were further solidified through a dynastic marriage. Consequently, in northern 
Syria, the Hittites would now need to consider not only Mitanni’s interests but also those of Egypt.

Arzawa, primarily known through Hittite sources, was situated in the western regions of Asia Minor. At 
its zenith, Arzawa was regarded as one of the most powerful states in the area and maintained diplomatic 
relations with Egypt. The Arzawan political entity, often described as a “union” or “confederation,” included 
Arzawa itself – later recognized as the central part of Lydia – along with several other political units, such as 
Mira-Kuwaliya, Seḫa River Land, Ḫapalla, Zipasla-Ḫariyati, and Wilusa, among others [7, p. 52].

1.  For more information on this inscription and excavations at the site, see: [1, 2].
2.  EA 31-32
3.  EA 41:7-28
4.  The Hittite text KBo XXXI 40 is a fragment of correspondence between the Egyptian and Hittite courts. The letter was sent by the king 
of Ḫatti to the Egyptian Pharaoh. This segment of text is dated to the reign of Tudḫaliya I/II [6, p. 292].



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

432

Išuwa5

Additional information regarding the aforementioned two countries can be found in other Egyptian 
inscriptions; however, the representative of Išuwa6 depicted in the inscription between the two countries (Ḫatti 
and Arzawa) stands as the sole example we possess from ancient Egypt.

Historical records indicate that during their northern campaigns, the ancestors of Amenhotep III – Thutmose 
I (1484-1472 BC) and Thutmose III (1444-1412 BC) – extended their reach to Mitanni, near the Mitannian city 
of Kargamiš (modern-day Jarabulus/Cerablus, situated near the Syria-Turkey border). However, there is no 
evidence indicating that Egyptian troops penetrated Išuwa, despite its proximity to Mitanni. Interestingly, 
in spite of these military operations against Mitanni during that period, the Egyptians later established an 
alliance with Mitanni to counter the threat posed by Ḫatti.

To solidify the anti-Hittite alliance, during the tenth year of his reign Amenhotep III married Giluk(ḫ)epa, 
the daughter of Šuttarna I, the king of Mitanni. Subsequently, another king of Mitanni, Tušratta, communicated 
with the Egyptian king through a letter [4, pp. 41-42]7, in which he reaffirmed the treaty between their empires 
and presented gifts to the pharaoh. Following his successful defense against a Hittite attack, Tušratta not 
only sent the customary gifts of greeting to Amenhotep III and Giluk(ḫ)epa but also included artifacts from 
his Hittite conquest, such as chariots and horses. In a later correspondence, it is written that he presented a 
magnificent goblet, two gold necklaces adorned with rich blue lapis lazuli, ten chariots complete with horse 
teams, and thirty slaves. Additionally, the king of Mitanni arranged for his daughter, Taduḫepa, to marry 
Amenhotep III [4, pp. 51-61, 72-84]8. 

The primary sources of information about Išuwa, located in the southwestern region of the Armenian 
Highland, are the Hittite texts. Situated near Mesopotamia, Asia Minor, and Syria, Išuwa had established 
economic, cultural, and military-political connections with the states and peoples of these regions from ancient 
times. Its territory served as a crucial crossroads, facilitating access to these areas and further into the Armenian 
Highland. Išuwa is recognized as the earliest state to emerge in the south-western part of the Armenian High-
land, with references found in Hittite texts dating primarily to the second half of the 2nd millennium BC. 

Išuwa played a significant role in several geopolitical conflicts, initially between Ḫatti and Mitanni, followed 
by tensions between Ḫatti and Assyria, and more recently, between Assyria and Urartu. The territory of the 
Išuwa state predominantly corresponds to present-day Elaziğ Province in Turkey.9 The boundaries of Išuwa 
extended to the Aratsani River (modern Murat Su) in the north and the Euphrates River in the west. Identi-
fying the southeastern corner of Išuwa presents greater challenges; it is potentially located near the Upper 
Mesopotamian Plain, close to the upper reaches of the Tigris River [12, p. 212], adjacent to the Taurus Moun-
tains and the land of Mitanni beyond. It is therefore not surprising that the Išuwans, defeated by the Hittite 
Great King Tudḫaliya I/II, fled to the land of Mitanni. Similarly, after his victory over Išuwa, Hittite king 
Suppiluliuma I advanced into Mitanni [13, pp. 13-22, 50; 12: pp. 212]. To the east, the borders of Išuwa extend-
ed to the Byurakn Mountains (Bingöl Dağları), likely identified in Hittite texts as the Laḫa Mountains [14, pp. 
83-84]. In this region, Išuwa bordered Hayasa (Azzi), another significant state within the Armenian Highland 
[15]. To the south, Išuwa was bordered by the Armenian Highliand state of Alzi, situated in the upper basin of 
the Tigris River within the historical region of Aghdznik in historical Armenia [16, p. 272]. To the north, Išuwa 
was adjacent to Paḫḫuwa Land (present-day Tunceli region in Turkey, historically known as Dersim) [17, p. 
387, 18], as referenced in the Hittite text KUB XXIII 7210. To the west, across the Euphrates River, Išuwa was 
bordered by Tegarama11 and the Hittite city of Malitia (modern archaeological site Arslantepe in Turkey) [21].

One of the earliest Hittite references to Išuwa can be found in the texts of King Tudḫaliya I/II of Ḫat-
ti. One such text details Išuwa’s aggressive actions toward Ḫatti, as well as Tudḫaliya’s subsequent invasion 

5.  For the history of the Išuwan Kingdom, archaeological excavations in the Malatya-Elazığ area, and Hittite-Mittanian relations, see: [5]. 

6.  The word Isyw is sometimes compared to the Asia Minor toponym Assuwa or its connection with Išuwa is generally rejected. One of the 
main reasons given is that Išuwa as a state did not have much influence in the region and is unlikely to have been mentioned in Egyptian 
inscriptions. In addition, connections between Išuwa and Egypt are considered unlikely. For more details, see: [8]․
7.  EA 17
8.  EA 22, 25
9.  About the history and location of Išuwa: See: [9, pp. 154-156; 10, p. 283; 11, pp. 61-63; 12, pp. 212-215].
10.  Keilschrifturkunden aus Boğhazköi (Berlin, 1921ff.) – KUB.
11.  The city was in the vicinity of modern town Gürün: See: [19, pp. 130-133; 20].



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

433

and conquest of the region.12 This event is also documented in a significantly damaged text13 associated with 
the subsequent Hittite king Arnuwanda I, who reigned in the first half of the 14th century BC. The two texts 
provide evidence of Tudḫaliya I/II’s conquest of Išuwa; however, it remains uncertain whether this region 
was previously beyond the influence of Ḫatti prior to the campaign, as there are currently no sources available 
to clarify this issue. The accounts detailing Tudḫaliya I/II’s invasion of Išuwa suggest that the Hittite king 
launched an incursion due to the support the king of Išuwa had provided to the king of Mitanni, a rival of 
Ḫatti. Additionally, significant information regarding Tudḫaliya I/II’s raid on Išuwa is found in the “historical 
introduction” of the treaty [13, p. 13ff.] signed between him and Sanussara, the King of Kizzuwatna (in the 
south-eastern part of the Asia Minor). 

Išuwa was once under Hittite control; however, during a subsequent advance of the Hittite army, a portion 
of the population rebelled and sought refuge in Ḫurri Land (Mitanni). The king of Mitanni, Sauštatar, refused 
to return these refugees, and Mitannian troops subsequently invaded Išuwa, raiding its cities. This evidence 
may lend support to the hypothesis that prior to the Hittite conquest, Išuwa maintained an alliance with its 
southern neighbor, Mitanni, or at the very least, exhibited pro-Mitannian sentiments.14 If the events described 
in the treaty are accurate, the following sequence of events can be reconstructed: initially, as noted by Saušta-
tar, during the reign of his grandfather in the first half of the 15th century BC, a segment of the population from 
Išuwa, likely consisting of noblemen, migrated to Mitanni before returning to their homeland. Simultaneously, 
Išuwa became subject to the dominance of Ḫatti. Subsequently, Išuwa was liberated from Hittite rule with as-
sistance from Mitanni, which prompted a portion of its population to flee to Mitanni. It is highly probable that 
these events, occurring during the reign of Tudḫaliya I/II, ultimately resulted in Išuwa succumbing to Hittite 
control.

A key source regarding the history of Išuwa is the “Text of Mita” [23, pp. 10-44]15 which describes the 
rebellion of Land of Paḫḫuwa (in the western part of the Armenian Highland), along with its allies against 
Arnuwanda I, the King of Ḫatti. It examines the punitive measures enacted by the Hittite king in response to 
the uprising and the subsequent renewal of an earlier treaty between the conflicting parties. Mita, the leader of 
the rebellion, provided refuge to those fleeing from Hittite territory and conducted raids on neighboring states, 
including Išuwa, Kummaḫa, and Timmiya.

In the previously discussed text, Išuwa is referenced in three distinct forms: 1) KUR URUIšuwa, meaning 
“Land of the City of Išuwa”; 2) KURIšuwa, translating to “Land of Išuwa”; and 3) URUIšuwa, which denotes “City 
of Išuwa.” Among the 13 cities mentioned in the text’s third section, three are definitely located within the 
territory of Išuwa: Ḫinzuta, Sullamma, and Watarusna. These cities are also well-documented in Hittite texts 
from a later period [23, pp. 111-112]. 

The land of Išuwa is referenced in the Hittite text KUB XXXI 103, which details a treaty between the Hittite 
king Arnuwanda I and several regions along the Upper Euphrates. This text is directly connected to [23, pp. 44-
50]16. The Hittite tablet KBo XVI 42 provides a description of the Upper Euphrates region, mentioning several 
geographical names, including Išuwa, Malitiya/Melid, Manzana, and [Ḫi]nzuta. Information about Išuwa is 
also present in the instructions provided to the Hittite border commanders, likely dating to the reign of Arnu-
wanda I17. These instructions enumerate soldiers originating from the regions of Kassiya, Ḫimuwa, Tegarama, 
and Išuwa.18 This suggests that during this period, Išuwa was under Hittite control and was required to supply 
troops to the Hittite military.

During the reign of Hittite King Tudḫaliya III (1360-1344 BC), the Hittite State faced prolonged conflict 
against multiple external threats, including incursions from Išuwa,19 indicating that Išuwa was no longer under 
Hittite control at this time. This period was marked by assaults from nearly all neighboring states, leading to 
the temporary loss of significant portions of the Hittite territory, including the capital, Ḫattusa, which fell into 
enemy hands. It was only through considerable effort that Tudḫaliya III, followed by his son Suppiluliuma I, 
managed to restore the state’s territorial integrity.

12.  KUB XXIII 11 Rs. III. The restoration of the damaged parts of the text and their translation was made by O. Carruba. See: [22, pp. 
162-163; 23, pp. 51-54].
13.  KUB XXIII 14 Vs. II. See: [23, pp. 55-56].
14.  KBo I 5+ See: [10, p. 284; 23, pp. 57-62].
15.  KUB XXIII 72.
16.  KUB XXIII 72.
17.  Keilschrifttexte aus Boğhazköi (Leipzig/Berlin, 1923ff.) (KBo).
18.  KUB XIII 2 III [24, p. 69; 25, p. 67, 70].
19.  See: KBo VI 28.



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

434

The agreement signed between Suppiluliuma I and Prince Šattiwaza of Mitanni20 also contains references 
to Išuwa. The treaty was established following the conquest of Mitanni by the Hittite king Suppiluliuma I and 
the subsequent appointment of Šattiwaza as the king of Mitanni. The document also provides vital informa-
tion about an event that took place during the reign of Suppiluliuma’s father, Tudḫaliya III, likely at an early 
stage of his rule. Notably, it references the flight of populations from the eastern regions of Ḫatti to Išuwa. In 
some scholarly works, this segment of the treaty is informally referred to as the “Išuwan List.” This list details 
the influx of individuals from various areas of the Hittite realm, which faced significant internal and external 
political challenges at the time. Additionally, this period is corroborated by a text from the era of Ḫattusili III 
(1267-1237 BC), which notes that Išuwa had launched an attack on the territory of Tegarama.21 The Hittites 
successfully reestablished their control over Tegarama and its neighboring regions; however, a segment of the 
rebel population escaped to Išuwa [13, pp. 38-39]. The Hittites invaded and subsequently conquered Išuwa. 
Following this, Suppiluliuma I returned the displaced inhabitants of Išuwa. Similar events are recounted by 
Muršili II (1321-1295 BC) in his account, “The Deeds of Suppiluliuma” [14, p. 83f.]. Finally, the “Nuhašše 
Treaty” of Suppililiuma briefly alludes to his conquest of Išuwa.22 This indicates that during the initial years 
of Suppiluliuma I’s reign, Išuwa was a hostile territory for the Hittites. However, over time, the King of Ḫatti 
managed to conquer the Išuwans, regaining control of this strategically significant region.

Following these events, Išuwa temporarily ceased to be a focal point of great-power conflict. Its secure posi-
tion within the Hittite sphere of influence is suggested by the absence of any mention in the records of Mursili 
II, even in relation to his war against Hayasa. In the sources pertaining to Muwattalli II (1295-1272 BC), Išuwa 
is referenced solely in connection with its deities in his grand prayer to the pihaššašši Storm-God [27, p. 18, 38].

In a cult edict, the Hittite king Tudḫaliya IV (1237-1209 BC) enumerates several Išuwan cities along with 
the deities venerated in each [28, p. 90].

In the inscriptions of Hittite kings Ḫattusili III (circa 1267-1237 BC) and Tudḫaliya IV, two rulers from Išu-
wa are mentioned: Arišarruma (also known as Ališarruma [29]) and Eḫlišarruma. Additionally, several hiero-
glyphic seal impressions unearthed at the renowned archaeological site of Korucutepe in the Elaziğ (historical-
ly Kharberd) region in Turkey between 1968 and 1970 contribute valuable information to our understanding 
of the cuneiform sources [30, pp. 135-147].

Comparison of these two groups of sources suggests the existence of kinship ties between the Išuwan and 
Hittite dynasties [30, p. 140; 31, p. 178]23. The identification of Kilušḫepa, the Queen of Išuwa, in the seal of 
Korucutepe has enabled H.G. Güterbock to associate her with Kilušḫepa mentioned in two Hittite cuneiform 
texts [30, pp. 139-141]24. In these texts, the Hittite queen Puduḫepa, the wife of Ḫattusili III, pledges to bestow 
numerous gifts upon the deity in gratitude for the recovery of the son of the king of Išuwa. This oath suggests 
a close kinship between the prince of Išuwa and Puduḫepa, indicating that the dynasties of Ḫattusa and Išuwa 
maintained strong familial ties, at least during the 13th century BC.

Conclusion

In concluding this article, it is important to highlight that the reign of Amenhotep III represented a pinnacle 
of Egyptian diplomacy. During his rule, Egypt expanded its influence over foreign lands and peoples predom-
inantly through diplomatic means rather than military conquest. The list found at Kom el-Hettân should not 
be interpreted as evidence that these territories were explicitly under Egyptian control during Amenhotep III’s 
reign. Instead, the placement of the aforementioned toponyms depicted like bound captives in beneath the 

20.  Suppiluliuma welcomed the Mitannian prince and installed him as a vassal king on the throne of Mitanni. In the preamble of the 
agreement, Suppiluliuma provides a historical overview of events dating back to the reign of the new king’s father, Tušratta, whose conduct 
had been antagonistic towards the Hittites. See: Laroche E. Catalogue des textes hittites. Paris: Éditions Klincksick, 1971: XII+273 (CTH): 
51 [26, pp. 40-41; 13, pp. 38-44; 23, pp. 79-89].
21.  It provides insights into the events that transpired in Ḫatti prior to and during the reign of Tudḫaliya III. See: CTH 88; KBo VI 28 obv. 12.
22.  CTH 53; KBo I, 4 I 14-17.
23.  In the agreement signed between Ḫattusili III and Ulmitešub, the king of Tarḫuntassa, Arišarruma, king of Išuwa [32] is referred to as 
one of the witnesses of the agreement. Arišarruma is also mentioned in four seal impressions discovered from Korucutepe, one of the Išu-
wan archaeological sites [30, p. 135ff.; 31, p. 178]. In the agreement signed between Tudḫaliya IV and Kurunta (king of Tarḫuntassa) [33] 
and in the letter of the king of Ḫanigalbat to the king Tudḫaliya IV (IBoT I 34; 34, p. 280ff.) Eḫlišarruma is mentioned as a prince (DUMU.
LUGAL). Probably he was one of the parties of the agreement between Tudḫaliya IV and Išuwa (CTH 123 = KBo IV 14) [35, p. 39ff.].
24.  KUB XV 1 III 48-55 and KUB XV 3 IV 5-12.



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

435

statue of Amenhotep III underscores the subjective and propagandistic nature of this representation. This is 
particularly significant given that the use of captive ovals to illustrate foreign lands is a well-established con-
vention in Egyptian art.

The depiction of a toponym within a cartouche or a fortified oval, accompanied by the image of a bound prisoner, 
constitutes a standard iconographic convention of the New Kingdom used to represent foreigners. Notably, some 
countries mentioned in these lists were never subjugated by Egypt, and their rulers were perceived as equals by the 
Egyptian pharaoh. Nevertheless, these names also appear on the statue-base lists at Kom el-Hettân, enclosed in 
fortified ovals topped by representations of bound prisoners. Similar lists have been found at other Egyptian archae-
ological sites, such as the topographical lists on the front pylon of Ramses III’s grand temple at Medinat Habu and 
in various other locations. This pattern is particularly observable in the “Aegean list”.25 Certainly, several countries 
on this list were never under Egyptian control. These names are also presented in cartouches, each surmounted by 
bound prisoners. Consequently, the “Aegean list” cannot be interpreted as an assertion that the Aegean region was 
under Egyptian control during the reign of Amenhotep III [37, pp. 2-6].

For ancient Egyptians, history was conceived as a ceremonial event in which each pharaoh triumphed over 
chaos to restore stability, adhering to a canonically established ritual. Central to kingship was the maintenance 
of cosmic order. The king’s primary duties involved establishing and safeguarding this order while averting 
chaos. This principle extended to the standard military engagements against Egypt’s adversaries, portrayed as 
foreign chieftains who submitted to the king’s authority. The destruction of these enemies was celebrated as 
a ritualistic hunt, often depicted through the imagery of their overthrow. Notably, these political foes lacked 
distinct identities; their roles were defined solely as opposers of order. The political conquest ensured the 
maintenance of divine order both in the cosmos and in the afterlife. The king was viewed as the supreme ruler 
over Egypt and its surrounding territories, embodying authority over the entire world. Thus, both Egypt and 
its foreign lands were integral to this historical ritual [38].

The reign of Amenhotep III was marked by relative peace, as the Egyptians did not engage in military 
conflict with Ḫatti. Furthermore, there is no evidence suggesting that Egyptian campaigns ever reached the 
territory of the Armenian Highland or that they took captives from this region. This depiction may also carry 
metaphorical, symbolic, or propagandistic significance, as the Egyptian Pharaoh sought to highlight the 
northern boundaries of his influence, which extended from the southwest of the Armenian Highland (Išuwa) 
to the west of Asia Minor (Arzawa).

An alternative explanation for the presence of the Išuwan figure in the stone carving may lie in the context 
of recurring confrontations between Mitanni and Hatti. It is possible that Hittite and Išuwan prisoners of 
war were sent to Egypt as diplomatic gifts and later depicted on the aforementioned monument. This event 
likely occurred during the reign of Hittite King Arnuwanda I, a time when Išuwa was under Hittite control 
and Mitanni sought to reclaim it. In the final years of Arnuwanda I’s reign or the early years of his successor, 
Tudḫaliya III, Išuwa may have experienced an Mitannian incursion as a result of which the Hittites lost their 
control over it. Notably, Išuwa was among the regions that rebelled against the Hittite State during Tudḫaliya 
III’s reign (KBo VI 28). During this period, it is likely that the Mitannians sent the captured Išuwans as a gift 
to the Egyptian Pharaoh. This practice is corroborated by letter EA 17 in the Amarna archive. In lines 28-38 of 
the letter, Mitannian King Tušratta informs Amenhotep III of his victory over the Hittite forces and details the 
spoils taken from the Hittites, as well as the gifts he is sending to the Pharaoh along with the correspondence 
[39, p. 351, 4, pp. 41-42]. While no Išuwan captives were explicitly mentioned, the practice of presenting such 
gifts was common in Egyptian-Mitannian relations.

It is very interesting that artifacts of Egyptian origin, such as scarab seals, pendants, and luxury items, were 
discovered at archaeological sites throughout various regions of the Armenian Highland during this period. These 
findings further attest to the interactions between the Armenian Highland and Egypt during that time [40].

An analysis of historical information regarding the ancient country of Išuwa suggests that the Egyptians 
were likely aware of Išuwa or may have encountered the Išuwans during their diplomatic missions to Mitanni. 
Given the established trade relations between Egypt and Mitanni, it is plausible that these interactions extended 
to Išuwa as well. This could indicate that Egyptians ventured into the Armenian Highland to foster trade or 
diplomatic ties with the region.

25.  The “Aegean List” was uncovered in the 1960s, inscribed on one of five statue bases located in the northern section of the West Portico of 
the grand Peristyle Court at Kom el-Hettân. Each statue base features a distinct series of toponyms, enclosed within “fortified” or “crenellated” 
ovals, and superimposed upon depictions of bound captives – an established Egyptian convention for representing foreign lands. See: [3, 36].



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

436

REFERENCES

1. Sourouzian H., Stadelmann R., Madden B., Gayer-Ander-
son Th., Dorner J., Hampikian N., Seco Alvarez M., Noureddine I., 
López Marcos M.A., Perzlmeier Ch., Elesawy M., Becker H., Her-
bich T., Vlasov D., Zolotarev A. Three Seasons of work at the Tem-
ple of Amenhotep III at Kom El Hettan. Part I, II, III, IV. Annales 
du service des antiquités de l’Égypte. 2006; 80: 323-520.

2. Sourouzian H., Stadelmann R., Karakhanyan A., Avagyan 
A., Dorner J., Kamimura E., Mora Ruedas E., López Marcos M.A., 
Perzlmeier Ch., Noureddine I., Seco Alvarez M., López Roa C., 
Hampikian N. Fifth Report on excavation and conservation work 
at Kôm El-Hettan from 9th to 12th seasons (2007–2010) by the 
Colossi of Memnon and Amenhotep III Temple conservation proj-
ect. Part I, II, III. Annales du service des antiquités de l’Égypte. 
2011; 85: 273-552.

3. Cline E. Amenhotep III, the Aegean, and Anatolia. Amenho-
tep III. Perspectives on His Reign. Ann Arbor: The University of 
Michigan Press, 1998: 236–270.

4. Moran W. The Amarna Letters. Baltimore and London: The 
Johns Hopkins University Press, 1992.

5. Şerifoğlu T.M. Between the Hittites and the Mittanians: The 
Malatya-Elazığ Area During the Late Bronze Age. Ancient Near 
Eastern Studies. 2011; 48: 126-163.

6. De Martino S. Hittite Letters from the Time of Tutḫaliya I/
II, Arnuwanda I and Tutḫaliya III. Altorientalische Forschungen. 
2005; 32(2): 291–321. DOI: 10.1524/aofo.2005.32.2.291.

7. Bryce T. The Kingdom of the Hittites (New Edition). Oxford: 
Oxford University Press, 2005.

8. Gander M. Asia, Ionia, Maeonia und Luwiya? Bemerkun-
gen zu den neuen Toponymen aus Kom el-Hettan (Theben-West) 
mit Exkursen zu Westkleinasien in der Spätbronzezeit. Klio. 2015; 
97(2): 443–502. DOI: 10.1515/klio-2015-0034.

9. Del Monte G., Tischler J. Répertoire Géographique des 
Textes Cunéiformes. VI. Die Orts-und Gewässernamen der heth-
itischen Texte. Wiesbaden: L. Reichert, 1978.

10. Hawkins J.D. The Land of Išuwa: The Hieroglyphic Evi-
dence. Acts of the III International Congress of Hittitology, Çorum, 
September 16–22, 1996. Ankara: Uyum Ajans, 1998: 283–295.

11. Kosyan A. The Toponyms of the Armenian Highland (Ac-
cording to the Hittite Cuneiform Sources) [Haykakan lernash-
kharhi texanunnery: Yst khetakan sepagir aghbyurneri]. Yere-
van: Zangak Publ., 2004 (in Armenian).

12. Alparslan M. The East: Upper Land: Išuwa-Malitiya, 
Azzi-Hayaša Philology. Hittite Landscape and Geography; Hand-
book of Oriental Studies. Section One. Near and Middle East. Leiden: 
Brill, 2017: 121; 209-218. DOI: 10.1163/9789004349391_020.

13. Beckman G. Hittite Diplomatic Texts. Atlanta: Society of 
Biblical Literature, 1996.

14. Güterbock H.G. The Deeds of Suppiluliuma as told by his 
Son, Mursili II. Journal of Cuneiform Studies. 1956; 10(2–4): 41–
68, 75–98, 107–130.

15. Ghazaryan R. Hayasa (Azzi): Military and political, cul-
tural history and issues of toponymy. Yerevan: Hovsepyan Publ., 
2023 (in Russ).

16. Kosyan A. Between the Euphrates and Lake Van (On the 
Location of Hayasa and Azzi). International Symposium on East 
Anatolia – South Caucasus Cultures. Proceedings I. Cambridge 
Scholars Publishing, 2015: 271–276.

17. Torri G. Militärische Feldzüge nach Ostanatolien in der 
mittelhethitischen Zeit. Altorientalische Forschungen. 2005; 
32(2): 386–400. DOI: 10.1524/aofo.2005.32.2.386.

18. Ghazaryan R. Some issues on the history and location of 
land of Pahhuwa. The American Historical Review. 2017; 122(5): 
1962–1967.

19. Barjamovic GA. Historical Geography of Anatolia in the 
Old Assyrian Colony Period. Copenhagen: Museum Tusculanum 
Press, 2011.

20. Ghazaryan R. The South-Eastern Border Region of the Hit-

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Sourouzian H., Stadelmann R., Madden B., Gayer-Ander-
son Th., Dorner J., Hampikian N., Seco Alvarez M., Noureddine I., 
López Marcos M.A., Perzlmeier Ch., Elesawy M., Becker H., Her-
bich T., Vlasov D., Zolotarev A. Three Seasons of work at the Tem-
ple of Amenhotep III at Kom El Hettan. Part I, II, III, IV //Annales 
du service des antiquités de l’Égypte. 2006. № 80. Рр. 323-520. 

2. Sourouzian H., Stadelmann R., Karakhanyan A., Avagyan 
A., Dorner J., Kamimura E., Mora Ruedas E., López Marcos M.A., 
Perzlmeier Ch., Noureddine I., Seco Alvarez M., López Roa C., 
Hampikian N. Fifth Report on excavation and conservation work 
at Kôm El-Hettan from 9th to 12th seasons (2007-2010) by the Co-
lossi of Memnon and Amenhotep III Temple conservation project. 
Part I, II, III // Annales du service des antiquités de l’Égypte. 2011. 
№85. Рр. 273-552. 

3. Cline E. Amenhotep III, the Aegean, and Anatolia // Amen-
hotep III. Perspectives on His Reign. Ann Arbor; The University of 
Michigan Press, 1998. Рр. 236-270. 

4. Moran W. The Amarna Letters. Baltimore and London: The 
Johns Hopkins University Press, 1992: 393. 

5. Şerifoğlu T.M. Between the Hittites and the Mittanians: The 
Malatya-Elazığ Area During the Late Bronze Age // Ancient Near 
Eastern Studies. 2011; 48: 126-163.  

6. De Martino S. Hittite Letters from the Time of Tutḫaliya I/
II, Arnuwanda I and Tutḫaliya III // Altorientalische Forschungen. 
2005. № 32(2). Рр. 291-321. DOI: 10.1524/aofo.2005.32.2.291

7. Bryce T. The Kingdom of the Hittites (New Edition). Oxford: 
Oxford University Press, 2005: 554. 

8. Gander M. Asia, Ionia, Maeonia und Luwiya? Bemerkungen 
zu den neuen Toponymen aus Kom el-Hettan (Theben-West) mit 
Exkursen zu Westkleinasien in der Spätbronzezeit // Klio. 2015. 
№97(2). Рр. 443-502. DOI: 10.1515/klio-2015-0034 

9. Del Monte G., Tischler J. Répertoire Géographique des 
Textes Cunéiformes. VI. Die Orts-und Gewässernamen der heth-
itischen Texte, Wiesbaden: L. Reichert, 1978: VI, XVII+596. 

10. Hawkins J.D. The Land of Išuwa: The Hieroglyphic Evi-
dence // Acts of the III International Congress of Hittitology, 
Çorum, September 16-22, 1996. Ankara. Uyum Ajans; 1998. Рр. 
283-295. 

11. Косян А. Топонимы Армянского нагорья (по данным 
хеттским клинописных источников). Ереван: Издательский 
дом Зангак, 2004. – 168 с. (На арм.).

12. Alparslan M. The East: Upper Land: Išuwa-Malitiya, 
Azzi-Hayaša Philology // Hittite Landscape and Geography; Hand-
book of Oriental Studies. Section One. Near and Middle East. Leiden: 
Brill; 2017: 121; 209-218. DOI: org/10.1163/9789004349391_020 

13. Beckman G. Hittite Diplomatic Texts. Atlanta: Society of 
Biblical Literature, 1996. 244 р.  

14. Güterbock H.G. The Deeds of Suppiluliuma as told by his 
Son, Mursili II // Journal of Cuneiform Studies. 1956; №10, 2-4. 
Рр. 41-68, 75-98, 107-130. 

15. Казарян Р. Хайаса (Аззи): Военно-политическая, 
культурная история и вопросы топонимики. Ереаван: 
Издательский дом Овсепян, 2023. – 146 с.

16. Kosyan A. Between the Euphrates and Lake Van (On the 
Location of Hayasa and Azzi) // International Symposium on East 
Anatolia – South Caucasus Cultures. Proceedings I. Cambridge 
Scholars Publishing; 2015. Рр. 271-276. 

17. Torri G. Militärische Feldzüge nach Ostanatolien in der 
mittelhethitischen Zeit // Altorientalische Forschungen. 2005. 
№32/2. Рр. 386-400. DOI: 10.1524/aofo.2005.32.2.386

18. Ghazaryan R. Some issues on the history and location 
of land of Pahhuwa // The American Historical Review. 2017. 
№122(5). Рр. 1962-1967. 

19. Barjamovic G.A. Historical Geography of Anatolia in the 
Old Assyrian Colony Period. Copenhagen: Museum Tusculanum 
Press, 2011: XVIII+519. 



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

437

tite State [Khetakan petutyan harav-arevelyan sahmanayin shrja-
ny]. The Countries and Peoples of the Near and Middle East. 2016; 
XXX: 19–30 (in Armenian).

21. De Martino S. Malatya and Išuwa in Hittite Texts: New Ele-
ments of Discussion. Origini. 2012; XXXIV: 375–383.

22. Carruba Օ. Beiträge zur mittelhethithischen Geschichte 
I-II. Studi Micenei ed Egeo-Anatolici. 1977; 18: 137–195.

23. Kosyan A., Ghazaryan R., Khanzadyan M., Martirosyan S. 
The XV Century Hittite Cuneiform Sources about the Armenian 
Highland. Cuneiform Hittite Sources about Armenian Highland 
II [M.t.a. XV dari khetakan sepagrakan aghbyurnery Haykakan 
lernashkharhi masin]. Yerevan: Gitutyun publishing house, 2018 
(in Armenian).

24. Goetze A. An Old Babylonian Itinerary. Journal of Cunei-
form Studies. 1953; 7(2): 51-72.

25. Houwink Ten Cate Ph. H.J. The Records of the Early Hit-
tite Empire (c. 1450–1380 B.C.). Leiden: Publications de l’Institut 
historique et archéologique néerlandais de Stamboul, 1970.

26. Garstang J., Gurney O.R. The Geography of the Hittite 
Empire. London: British Institute of Archaeology in Ankara, 1959.

27. Singer I. Muwatalli’s Prayer to the Assembly of Gods 
through the Storm-God of Lightning (Laroche E. Catalogue des 
textes hittites. Paris: Éditions Klincksick, 1971: XII: 381). Atlanta: 
Scholars Press, 1996.

28. Singer I. Hittite Prayers. Writings from the Ancient World. 
Atlanta: Society of Biblical Literature, 2002.

29. Singer I. The title “Great Princess” in the Hittite Empire. 
Ugarit-Forschungen. 1991; 23: 327-338.

30. Güterbock H.G. Hittite Hieroglyphic Seal Impressions 
from Korucutepe. Journal of Near Eastern Studies. 1973; 32(1-2): 
135-147.

31. Kosyan A. Isuwa (Tsop’k’) in the XIII–XII cc. B.C. [Isuvan 
(Tsopq) m.t.a. XIII–XII dd.]. Historical-Philological Journal. 
1997; 1: 177–192 (in Armenian).

32. Van den Hout T.P.J. Der Ulmitešub-Vertrag. Eine 
prosopographische Untersuchung. Wiesbaden: Harrassowitz, 
1995.

33. Otten H. Die Bronzetafel aus Boğazköy. Ein Staatsvertrag 
Tutḫalijas IV. Wiesbaden: Otto Harrassowitz Verlag, 1998.

34. Klengel H. Zum Brief eines Königs von Ḫanigabat (Istanbul 
Arkeoloji Müzelerinda Bulunan Boğazköy Tabletleri(nden Seçme 
Metinler) (Istanbul/Ankara, 1948ff). I 34). Orientalia. 1963; 
32(3): 280–291.

35. Stefanini R. KBo IV 14 = VAT 13049. Atti della Accademia 
Nazionale dei Lincei, Rendiconti. Classe di Scienze morali, storiche 
e filologiche. 1965; VIII(XX): 39-79.

36. Cline E., Stannish S. Sailing the Great Green Sea? Amen-
hotep III’s “Aegean List” from Kom el-Hetan, Once More. Jour-
nal of Ancient Egyptian Interconnections. 2011; 3(2): 6–16. DOI: 
10.2458/azu_jaei_v03i2_cline.

37. Cline E. Amenhotep III and the Aegean. A Reassessment 
of Egypto-Aegean Relations in the 14th Century B.C. Orientalia. 
1987; 56: 2–35.

38. Bontty M. The Haunebu. Göttinger Miszellen. Beiträge zur 
ägyptologischen Diskussion. 1995; 145: 45–58.

39. Altman A. The Mittanian Raid on Amurru. Reconsidered. 
Altorientalische Forschungen. 2003; 30: 345–371. DOI: 10.1524/
aofo.2003.30.2.345.

40. Piliposyan A., Hayrapetyan A. The New Kingdom of Egypt 
and the early state organizations of the Armenian Highland in the 
Second half of the II Millennium BC (based on historical sources and 
archaeological evidence). Bulletin of the Institute of Oriental Studies. 
2021; I(1): 23–67. DOI: 10.52837/27382702-2021-34.1-22.

Поступила в редакцию 02.04.2025 г. 
Принята в печать  29.05.2025 г. 
Опубликована 15.09.2025 г.

20. Казарян Р. Юго-восточные приграничные регионы 
Хеттского государство // Страны и народы Ближнего 
и  Среднего Востока. 2016. XXX. С. 19-30. (На арм.)

21. De Martino S. Malatya and Išuwa in Hittite Texts: New 
Elements of Discussion // Origini. 2012. № XXXIV. Рр. 375―383. 

22. Carruba Օ. Beiträge zur mittelhethithischen Geschichte 
I-II. // Studi Micenei ed Egeo-Anatolici․ 1977. № 18. Рр. 137―195. 

23. Косян А., Казарян Р., Ханзадян М., Мартиросян 
С. Хеттские клинописные источники XV века до н.э. об 
Армянском нагорье. Хеттские клинописные источники об 
Армянском нагорье II. Ереван: Издательский дом Гитутюн, 
2018. – 182 с. (На арм.)

24. Goetze A. An Old Babylonian Itinerary // Journal of Cune-
iform Studies. 1953. № 7(2). Рр. 51-72. 

25. Houwink Ten Cate Ph. H.J. The Records of the Early Hit-
tite Empire (c. 1450-1380 B.C.). Leiden: Publications de l’Institut 
historique et archéologique nederlandais de Stamboul, 1970. 87 р. 

26. Garstang J. Gurney O.R. The Geography of the Hittite 
Empire. London: British Institute of Archaeology in Ankara, 1959: 
IX+152. 

27. Singer I. Muwatalli’s Prayer to the Assembly of Gods 
through the Storm-God of Lightning (Laroche E. Catalogue des 
textes hittites. Paris: Éditions Klincksick, 1971: XII+273.). Atlanta: 
Scholars Press, 1996: 193. 

28. Singer I. Hittite Prayers. Writings from the Ancient World, 
Atlanta: Society of Biblical Literature, 2002: XV+141. 

29. Singer I. The title “Great Princess” in the Hittite Empire //  
Ugarit-Forschungen. 1991. № 23. Рр. 327-338. 

30. Güterbock H.G. Hittite Hieroglyphic Seal Impressions 
from Korucutepe // Journal of Near Eastern Studies. 1973. № 32 
(1-2). Рр. 135-147. 

31. Косян А. Исува (Тцопк) в XIII-XII вв. до. н.э. //  
Историко-филологический журнал. 1997․ №1․ С. 177-192. 
(На  арм.) 

32. Van den Hout T.P.J. Der Ulmitešub-Vertrag. Eine 
prosopographische Untersuchung. Wiesbaden: Harrassowitz, 
1995, xx + 326.

33. Otten H. Die Bronzetafel aus Boğazköy. Ein Staatsvertrag 
Tutḫalijas IV. Wiesbaden: Otto Harrassowitz Verlag, 1998: 94. 

34. Klengel H. Zum Brief eines Königs von Ḫanigabat (Istanbul 
Arkeoloji Müzelerinda Bulunan Boğazköy Tabletleri(nden Seçme 
Metinler) (Istanbul/Ankara, 1948ff). I 34) // Orientalia. 1963. 
№32(3). Рр. 280-291. 

35. Stefanini R. KBo IV 14 = VAT 13049. Atti della Accademia 
Nazionale dei Lincei, Rendiconti // Classe di Scienze morali, 
storiche e filologiche. 1965. № VIII(XX). Рр. 39-79.

36. Cline E., Stannish S. Sailing the Great Green Sea? Amen-
hotep III’s “Aegean List” from Kom el-Hetan, Once More // Jour-
nal of Ancient Egyptian Interconnections. 2011. № 3(2). Рр. 6-16. 
DOI: 10.2458/azu_jaei_v03i2_cline

37. Cline E. Amenhotep III and the Aegean. A Reassessment 
of Egypto-Aegean Relations in the 14th Century B.C. // Orientalia․ 
1987. № 56. Рр. 2-35. 

38. Bontty M. The Haunebu // Göttinger Miszellen. Beiträge 
zur ägyptologischen Diskussion. 1995. № 145. Рр. 45-58. 

39. Altman A. The Mittanian Raid on Amurru. Reconsidered, 
Altorientalische Forschungen. 2003; 30: 345-371. DOI: 10.1524/
aofo.2003.30.2.345

40. Piliposyan A., Hayrapetyan A. The New Kingdom of Egypt 
and the early state organizations of the Armenian Highland in the 
Second half of the II Millennium BC (based on historical sources 
and archaeological evidence) // Bulletin of the Institute of Oriental 
Studies. 2021. № I (1). Рр. 23-67. DOI: 10.52837/27382702-2021-
34.1-22

Received 02.04.2025
Accepted  29.05.2025
Published 15.09.2025



438

Исследовательская статья

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213438-454

ИСТОРИЯ, АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОГРАФИЯ КАВКАЗА. Т. 21. № 3. 2025. С. 438-454

Для цитирования: Бабаджанов Б.М., Медерова Д.Е. «В мир иной со своими припасами». 
Визуальные символы на намогильных сооружениях мусульманских святынь Евразии и Кавказа 
// История, археология и этнография Кавказа. 2025. Т. 21. No  3. С. 438-454. doi.org/10.32653/
CH213438-454

© Бабаджанов Б.М., Медерова Д.Е., 2025
© Дагестанский федеральный исследовательский центр РАН, 2025

Бабаджанов Бахтияр Мираимович
д.и.н., главный научный сотрудник 
Национальный центр археологии АН РУз, Ташкент, Узбекистан; 
приглашенный специалист в должности главного научного сотрудника 
Институт востоковедения имени Р. Сулейменова Комитета науки МНВО РК, Алматы, Казахстан
bbmir58@gmail.com

Медерова Дина Есиркеповна 
к.и.н., ведущий научный сотрудник 
Институт востоковедения имени Р. Сулейменова Комитета науки МНВО РК, Алматы, Казахстан
mederovadina@gmail.com 

«В МИР ИНОЙ СО СВОИМИ ПРИПАСАМИ». 
ВИЗУАЛЬНЫЕ СИМВОЛЫ НА НАМОГИЛЬНЫХ 
СООРУЖЕНИЯХ МУСУЛЬМАНСКИХ СВЯТЫНЬ

ЕВРАЗИИ И КАВКАЗА

Аннотация. Одна из показательных особенностей намогильных памятников на мусульманских святынях Ев-
разии и Кавказа – обилие изображений оружия, орудий труда и предметов быта на памятных стелах и внутри 
мавзолеев. Нередко в декорации этих сооружений появлялись зооморфные (в т.ч. тотемные животные) и реже 
антропоморфные изображения. Примерно такими же изображениями украшались интерьеры казахских мавзоле-
ев. Исследователи в большей степени фокусируется на формальных, в лучшем случае – более подробных описа-
ниях иконографии зафиксированных изображений, избегая более обширных обсуждений в контексте социальной 
антропологии в исследованиях артефактов и исламской материальной культуры. Толкования же этих изображе-
ний как отражение профессии умершего, или априорные заключения о «древних корнях традиции» с поиском 
исторических и этнографических аналогов не восполняет всей картины и сохраняет статус очередного академи-
ческого вызова. В этой статье мы описали некоторые артефакты (в том числе и неопубликованные), предложив 
свою интерпретацию изображений на намогильных сооружениях, рассматривая их как объекты материальной 
культуры, которые отражают воображение и представления того общества, которое их создало и которое не виде-
ло религиозных препятствий в подобных декорациях намогильных памятников своих предков. Здесь предложен 
взгляд на  изображения не только как на этнографический предмет, но как на способ «неписьменного прочтения» 
идеологии тех, кто создал их, имея в виду обширные контексты антропологии артефактов, в том числе, в качестве 
объектов религиозных практик и представлений.

Ключевые слова: намогильные памятники; мавзолеи; изображения; росписи мавзолеев; семантика изобра-
жений; символические коммуникации



439

Research paper

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213438-454

HISTORY, ARCHEOLOGY  AND ETHNOGRAPHY OF THE CAUCASUS. V. 21. № 3. 2025. P.  438-454

For citation:  B.M. Babajanov, D.E. Mederova. “To the other world with own supplies”:  visual 
symbols on Muslim funerary monuments in Eurasia and the Caucasus. History, Archeology and 
Ethnography of the Caucasus. 2025. Vol. 21. N. 3. P. 438-454. doi.org/10.32653/CH213438-454

© B.M. Babajanov, D.E. Mederova, 2025
© Daghestan Federal Research Centre of RAS, 2025

Bakhtiyar M. Babajanov
Dr. Sci., Chief Researcher
National Center of Archeology of the AS RU, Tashkent, Uzbekistan;
Invited Expert as Chief Researcher
R. Suleimanov Institute of Oriental Studies, Almaty, Kazakhstan
bbmir58@gmail.com

Dina E. Mederova
Cand. Sci., Leading Researcher
R. Suleimanov Institute of Oriental Studies, Almaty, Kazakhstan
mederovadina@gmail.com 

“TO THE OTHER WORLD WITH OWN SUPPLIES”: 
VISUAL SYMBOLS ON MUSLIM FUNERARY MONUMENTS 

IN EURASIA AND THE CAUCASUS

Abstract. A distinctive feature of funerary monuments at Muslim shrines in Eurasia and the Caucasus is the 
prevalence of imagery depicting weapons, tools, and household items on tombstones and within mausoleums. Zoomorphic 
motifs, including totem animals, and, less frequently, anthropomorphic images, often appear in the decoration of these 
structures. The interiors of Kazakh mausoleums are adorned with similar iconography. Existing scholarship often limits 
analysis to formal descriptions of these images or cursory interpretations linking them to the deceased’s profession or 
invoking their “ancient roots” through historical and ethnographic comparisons. Such approaches are narrowly focused 
and leave broader anthropological questions underexplored. This study examines a selection of artifacts, including 
previously unpublished examples, and proposes a reinterpretation of the imagery on these grave structures. We view them 
as expressions of material culture that embody the societal imagination and ideological frameworks of their creators, who 
evidently perceived no religious prohibitions against such decorations. By adopting a broader anthropological perspective, 
this article considers these images not merely as ethnographic artifacts but as a form of “non-written reading” that reveals 
the religious practices, beliefs, and cultural ideologies of the communities that produced them.

Keywords: tombstones; gravestones; mausoleums; imagery; mausoleum paintings; semantics of images; symbolic 
communications



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

440

Введение

Мемориальные артефакты как ассоциативные архетипы (в контексте понимания и интерпрета-
ций архетипов К. Юнга [1, с. 25–26, 88 и далее]), остаются наиболее зримыми символами мусуль-
манских святынь. Функциональная вариативность намогильных сооружений на них довольно огра-
ничена: мавзолеи разных типов, намогильные памятники малых форм (стелы, призматические 
надгробия, саркофаги) и сооружения, связанные с практиками паломничества. Напротив, их  деко-
ративное или конструктивное оформление, равно как и вариации строительных материалов, в  раз-
ные эпохи являют собой примеры эволюции технологий, целую палитру художественных стилей 
«народного искусства», вариации культурных, этнических и иных традиций и заимствований. 

Основная часть материала, взятого в этой статье за основу анализа, сохранилась на некрополе 
Дауд-ата (Республика Каракалпакстан. Google Earth Pro – 43°02´03.48ʺ C 58°43´51.96ʺ. Дата съем-
ки: 6.10.2023). Этот материал не изучен и не публиковался. В процессе исследования материала 
(эпиграфики, архитектуры, граффити и др.) некрополя, наше внимание привлекли изображения 
на стелах и  в  интерьерах мавзолеев. Обращение к аналогам обнаружило сходство изображений 
на  мусульманских намогильных памятниках некрополей, разбросанных на значительной терри-
тории Евразии и  Кавказа. Именно поэтому мы сознательно расширили не только круг аналогов 
в  нашем библиографическом обзоре. Мы постараемся сосредоточиться на сходстве традиций, ко-
торые выходят за пределы современных политических карт и, скорее всего, имеют единый истори-
ко-культурный контекст.

Краткий библиографический анализ публикаций (см. ниже) подтвердил справедливость такого 
подхода, а заодно выявил, что заключения ряда исследователей, изучающих мусульманские не-
крополи Евразии и Кавказа, часто перегружены идеологическими штампами эпох, либо на них 
явно отбрасывают тень современные поиски идентичности и сопутствующие идеологемы. Если 
кому-то из исследователей удается преодолеть эти ограничения, то плохое знание теоретических 
работ в  разных сферах антропологии также ограничивает как язык описания, так и способы анали-
за авторов. Иначе говоря, исследования оказываются в «параллельных тоннелях», а формальные 
сноски на работы друг друга почти не работают, будучи скованными названными ограничениями.    

Мы полагаем, что выход из этого состояния «параллельных тоннелей» кроется в исследованиях 
с  более обширным использованием интегративных методов, включая все те направления, которые 
сегодня существуют изолированно. Мы не претендуем на полную комплексность в рамках этой 
статьи, однако считаем важным помещать исследованные объекты в контексты, созданные специ-
алистами разных направлений наук в рамках антропологии.

В этом смысле мы опираемся на идею М. МакГвайра, который удачно заметил, что предпочти-
тельней рассматривать взаимодействие между людьми и религиозными артефактами, архитекту-
рой и  окружающей средой, имея в виду, что «практика одной религии представляет собой тонкую 
смесь традиционных верований и личных импровизаций» [2, c. 88].

Исходя из этого посыла, мы постараемся, с одной стороны, истолковать изображения на упо-
мянутых памятниках, как способ символической коммуникации в контексте «рисунок-зритель» 
(не  упуская из виду, что изображение оставлено на мемориалах). С другой – мы помещаем наши 
описания и анализы в контексты антропологии артефактов, их смысловой семантики и их исто-
ричности. Наша основная цель – рассмотреть символическую роль этих артефактов и изображений 
на  них, стараясь не отходить от смыслов, вложенных в них тем обществом, которое их создало. 

В силу ограниченности рамок статьи мы преимущественно обращаемся к материалам казахских 
некрополей. Кроме того, мы вынуждены оставить за пределами статьи такие важные вопросы как 
соотнесение рассматриваемых изображений с предписаниями т.н. «книжного/догматического ис-
лама»1, а  также более подробный разбор их эстетики и символической семантики, как предметов 
религиозного (народного по сути) искусства с точки зрения методов антропологии. 

1.  Этот вопрос будет разобран в другой статье, которую готовит к публикации один из авторов настоящего сборника.



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

441

Библиография. Краткий анализ

Изображения на намогильных сооружениях (в т.ч. и мавзолеях) мусульманских святынь Евразии 
и  Кавказа остаются предметом публикаций на протяжении более одного века. Появление новых работ 
в последние десять лет (преимущественно связанных с исследованиями архитектуры и эпиграфики 
некрополей) доказывает, что процесс «накопления материала» еще далек от завершения.

Что касается описания и анализа декора каменных намогильных памятников на Кавказе, од-
ной из   первых к их научному анализу обратилась Н.С Аскерова, которая, будучи специалистом 
архитектурного орнамента, лишь констатировала «наличие изображений» на некоторых стелах, 
сосредоточившись в основном на анализе иных форм их декорации [3, с. 122–129]. Такой подход 
с доминированием анализов геометрических и растительных узоров, а также с попытками «рас-
шифровать» их семантику и эволюцию, технологию изготовления изделий из камня (в т.ч. стелах) 
и т.п. продолжил дагестанский ученый П.М. Дебиров. О зооморфных и редких антропоморфных 
изображениях на намогильных памятниках и рисунках оружия с предметами утвари исследователь 
упоминает лишь вскользь [4, с. 7, 8, 56, 60, 71]. Одновременно, в его работе приведен солидный 
список публикаций предшественников (в   том числе и имперского периода), оставивших беглые 
описания мусульманских некрополей Кавказа [4, с. 9–13, 28–31]. В список его иллюстраций попа-
ли несколько камней с изображениями холодного и  огнестрельного оружия, предметов быта [4, 
илл. 140, 207]. В целом вывод П. Дебирова по поводу изображений на намогильных памятниках 
укладывается в идеологические лекала того времени: «Нет сомнения, что декор таких надгробий 
имеет своей целью возвеличить погребенного», либо изображения служат «освящению власти го-
сподствующих классов» [4, с. 71].

Исследования П. Дебирова продолжил А. Голан, работа которого посвящена подробному разбору 
эволюции и семантики графических символов (культовой символики, как он ее обозначает) за дли-
тельный период (от эпохи палеолита и до современности). За основу взяты материалы Кавказа (в ос-
новном Дагестана), однако, обогащенные аналогами разных регионов, исторических эпох и мировых 
культур. Неграфические символы (изображения утвари, оружия и т.п.) в работе специально не разби-
раются, хотя приведена обширная библиография [5, с. 81–86].

Позже появились работы, в которых специально анализировались формы стел мусульманских не-
крополей Кавказа. Например, в работе А.Ф. Гольдштейна впервые приведена общая, однако, во многом 
формальная, классификация изображений на намогильных стелах Дагестана с отсылкой на аналоги 
других регионов Кавказа [6, с. 135]. Автор приходит к заключению, что изображенные предметы – 
это те, «с которыми покойники имели дело при жизни: на мужских – сапоги, оружие, инструменты 
и  т.п.; на женских – кувшин, украшения» [6, с. 135, 136]. Более широкого осмысления изображений 
в работе не наблюдается. Такую же попытку интерпретации предельно стилизованных форм узоров, 
в  том числе «под антропоморфные фигуры» (на примере сел. Дарваг Табасаранского района и др.) 
предпринял Ю.Ю. Карпов [7, с. 99–118].   

Попыткой соединить разные направления изучения некрополей и их намогильных памятников сле-
дует признать работу коллектива авторов, посвященную ногайским надгробиям (сынтасам), каталог 
которых (с чтениями текстов и иллюстрациями) приложен к исследованию [8]2. Авторы упоминают 
рисунки на сынтасах, «относящиеся к сферам мусульманской обрядности, мусульманских обыча-
ев и мусульманской эмблематики». Одновременно приведена функциональная типологизация изо-
бражений этих предметов намогильных памятников – кувшины, утварь, одежда и  пр. Авторы, также 
как их предшественники, в своей классификации предпочли «гендерное разделение» изображений, 
хотя одновременно указывают на различия и сходства рисунков на женских и мужских намогильных 
памятниках, сводят их в сравнительные таблицы, выявляя различия и сходства, признаки модерни-
зации (появление рисунков новых видов оружия или швейной машинки «Зингер») и др. [8, с. 44–50, 
61, 62; илл. 140, 212 и др.]. Таким образом, авторы сосредоточились на классификации изображений 
в качестве гендерных показателей или как на маркерах профессиональных занятий покойных. Более 
обширных анализов или интерпретаций не сделано. Тем не менее классификации авторов (форм стел, 

2.  О достоинствах и упущениях этой работы см: [9, с. 623–634].



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

442

тамг, текстов и др.) следует признать самыми подробными на сегодняшний день и поэтому полезными 
для других исследователей.

В последнее время появляются новые публикации, где более подробно описаны изображения 
на  стелах, найденных в разных районах Кавказа. Типы погребений и надгробий у адыгов (с обширны-
ми аналогами) разобраны в статье М.А. Текуевой и Е.А. Нальчиковой [10, с. 69–92]. Что касается изо-
бражений на намогильных памятниках, авторы, как их предшественники, считают их исключитель-
но маркировками гендерных различий и профессий покойных. Например, на женских намогильных 
памятниках изображались нитки, иголки, ножницы. На мужских – черкески, папахи, холодное ору-
жие, наборы инструментов и т.п. В XIX в. на «мужских надгробиях» появляется огнестрельное оружие. 
Авторы также выделили «общие элементы», связанные с «мусульманской атрибутикой» – полумесяц 
со  звездой, кувшин (кубган) и тазик для омовений, иногда четки [10, с. 83–84].

Одно из самых подробных описаний изображений на трех намогильных памятниках опублико-
вано коллективом авторов [11, с. 259–281]. Речь идет о рельефных рисунках трех всадников, выгра-
вированных на стелах XVI и начала XVIII вв. Головы всадников, в силу религиозных ограничений, 
предельно стилизованы и изображены в виде трилистников [11, с. 264–66; рис. 15, 17, 18]. Подобная 
стилизация почему-то побудила авторов назвать (не вполне удачно, как мы полагаем) эти фигуры 
«псевдо» или «ложными» всадниками [11, с. 266]. Авторы ограничились указанием аналогов на не-
крополях в Дагестане и в Азербайджане [11, с. 267]. Попыток этнографического или иного анализа 
(например, с точки зрения антропологии артефактов) в работе нет, видимо, в силу ограниченного 
объема статьи.

Похожая статья опубликована П.И. Тахнаевой, которая, помимо текстов, опубликовала с десяток 
изображений наградных знаков, высеченных на намогильных памятниках шахидов времен Имамата 
и  которые удалось атрибутировать по музейным каталогам [12, с. 22–28]. Статья краткая (чуть более 
двух стр. текста) и ставит ограниченную цель – по изображениям «получить дополнительную инфор-
мацию о погребенных, определить их место в военной иерархии имамата».

Намогильные памятники с изображениями встречаются и на некрополях, расположенных на тер-
ритории современного Азербайджана. Они упоминаются в разных работах, в том числе в посвященных 
погребальной эпиграфике [13. с. 66, 271, рис. 451 и др.]. 

Похожий путь накопления и публикации материала прошла и казахстанская наука. Наиболее ран-
ние исследования с описаниями изображений на стелах и мавзолеях сделаны историком архитектуры, 
академиком М.М. Мендикуловым. Больше всего примеров с упоминанием изображений на намогиль-
ных памятниках исследователь привел в своей ранней работе с описанием памятников Мангышлака 
и  Западного Устюрта [14]. Автор ограничился перечислением и кратким описанием этих предметов. 
Это оружие (сабли, кинжалы, пики, предметы одежды и повседневного быта [14, с. 19, 27 и далее; 25, 
с.  76, 92 и далее]. В иллюстрациях он приводит зарисовки этих предметов (рис. 1). 

Рис. 1. Мавзолей Айтмана (1897–98 гг.). Фото М. Мендикулова [14, с. 91]

Fig. 1. Aitman Mausoleum (1897–98). Photo by M. Mendykulov [14, p. 91]



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

443

М. Мендикулов замечает, что «предметы хорошо нарисованы … и активно участвуют в создании 
художественного образа надгробия» (14, с. 17). Как положительную модернизацию рисунков, М. Мен-
дикулов воспринимает тот факт, что на стелах и мавзолеях появляются новые «эмблемы», связанные 
с  визуальными символами советской власти – серп, молот, пятиконечная звезда [14, с. 19] Сегодня 
можно дополнить эту точку зрения, например, толковать советскую символику, нанесённую на эксте-
рьерьерах мавзолеев (рис. 2), как проявление лояльности к властям в ожидании ответного нейтралите-
та властей к приверженности простых людей к своим былым традициям. 

Более подробно исследователь останавливается на описании интерьера мавзолеев, в которых в изо-
билии встречаются рисунки расширенного набора: оружие, украшения, предметы быта и домашней 
утвари (включая русские самовары, комплекты чайных сервизов с чашечками и блюдцами, уложенны-
ми на полочки), одежда (особенно обувь), рисунки ковриков и сюзане (рис. 3). 

Автор резюмирует, что в декоративном оформлении зданий «еще сильнее заметно сохранение древ-
них традиций ... а изображения предметов быта, нанесенные на внутренних стенах (мавзолеев), 
генетически связаны с древним погребальным обычаем и в позднее время введены взамен реальных 
дорогостоящих предметов. Этот обычай был характерным почти для всех кочевых народов…» [14, 
с. 39]. Другой тезис М. Мендикулова нам кажется особенно важным: «высокохудожественное оформ-
ление интерьера как по построению композиции, так и разработке отдельных деталей, и цвето-
вого решения, имеет жизнеутверждающий характер. Здесь нет и намека на мрачную обстановку 
гробницы. Это поэтизированное изображение … новой кибитки» [14, с. 30]. Современное состояние 
этого же мавзолея (рис. 4) подтверждает эту мысль ученого.

Рис. 2. Мавзолей Жамиры (1948г.). 
Фото М. Мендикулова [14, рис. 101]

Fig. 2. Zhamiry Mausoleum (1948). 
Photo by M. Mendykulov [14, Fig. 101]

Рис. 3. Мавзолей Айтмана (1897–98 гг.). 
Фото М. Мендикулова [25, с. 76]

Fig. 3. Aitman Mausoleum (1897–98). 
Photo by M. Mendykulov [25, p. 76]



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

444

Рис. 4. Мавзолей Айтмана (состояние после реставрации). Фото Д. Медеровой

Fig. 4. Aitman Mausoleum (after restoration). Photo by D. Mederova

В другом месте автор вновь повторяет это наблюдение о сходстве интерьеров хижин и мавзолеев, 
прибегая к таким метафорам и сравнениям, вроде «жизнерадостное цветное решение интерьера 
[мавзолея]», напоминающее украшение внутри юрт [14, с. 31]. Из включенных в книгу иллюстра-
ций особенно интересны фотоснимки намогильных стел с изображением прямо стоящего человека 
(с  не  установленным предметом в руке) и охотника, поразившего степного сайгака. Оба рисунка впол-
не реалистичны [14, рис. 9, 10] и, в отличии от приведенных выше примеров с антропоморфными изо-
бражениями на Кавказе, без стилизации лиц.  

Более беглые описания изображений на намогильных памятниках оставили другие исследо-
ватели Казахстана, в первую очередь Медоев А.Г. (1934–1980) [15, с. 51–57]. Автор констатирует 
обилие зооморфных изображений на намогильных стелах (конь, гепард и др.). Интересна ремарка 
автора о  том, что, несмотря на прямоугольные очертания интерьера мавзолеев, они явно имитиру-
ют интерьеры жилых юрт [15, с. 55]. Специального анализа этих рисунков А. Медоев в этой работе 
не предпринял. Однако в  другой работе [16, с. 267–363], опубликованной уже после его смерти, 
А. Медоев попытался осмыслить монументальное искусство кочевников Мангышлака и семантику 
намогильных стел «кулып-тас» (в написании автора). Оставив в стороне множество приведенных 
исторических, региональных аналогов и ряд идей автора (в частности, перегруженные современ-
ными коннотациями3), обратим внимание на следующие его наблюдения. Во-первых, А. Медоев 
проводит прямые параллели между декоративными стилями плоских (призматических) намогиль-
ных памятников Устюрта, Мангышлака и Кавказа [16, с. 250–251]. Во-вторых, автор напоминает 
об устойчивости культа изображений зверей и  вещей на стелах и в мавзолеях тех же регионов [16, 
с.  262]. 

Более поздние казахские исследователи также бегло отмечали наличие изображений на намо-
гильных памятниках или мавзолеях. 1980-е годы были отмечены поисками древнейших корней «ка-
захской культуры», осмысление которой происходило (и до сих пор происходит) в поисках глубоких 
историко-философских корней и смыслов в архитектуре (особенно декоре), в артефактах погребальной 
культуры, в музыке и т.п. [см., например, 17, с. 40–44; 18, с. 32–35].

3.  Например, эстетические и философские рассуждения автора об «искусстве казахов» предстают, скорее, в контексте европей-
ских подходов и понимания искусства вообще. 



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

445

Такой подход особенно расцвел в годы независимости, когда серьезно оживился интерес к ар-
хитектурно-мемориальному наследию как одному из самых показательных проявлений казахской 
культуры, на фоне социальной и политической реанимации «капитала памяти» и в рамках тех же 
поисков новых форм национальной идентичности. Однако и в этих работах изображения на памят-
никах казахских некрополей упоминаются вскользь, иногда с отвлеченными и не вполне понят-
ными пассажами4, либо в  рамках искусствоведческого и историко-философского осмысления ме-
мориальной культуры прошлого, однако, используя язык описания современного искусства, либо 
прибегая к шаблонам, сформированным в работах исследователей артефактов западной культуры 
[например: 20; 21; 22]. 

Наш краткий библиографический обзор показал, что процесс накопления материала о святых ме-
стах названных регионов и его осмысление начались давно и продолжаются до сих пор. Наряду с  оче-
видными достижениями (как результат масштабных полевых работ) в подходах и анализах сохраня-
ются некоторые проблемы. Чаще всего – это оторванность от этнографического (в первую очередь 
фольклорного) материала5. 

Очевидно также незнакомство (или слабое знакомство) с теоретическими работами зарубеж-
ных коллег. Это обстоятельство становится причиной того, что, по сути, все обсуждения упомянутых  
и   аналогичных вопросов остаются продолжением дебатов советского времени и почти не вписаны 
в  современные мировые дискурсы историко-антропологических ландшафтов святых мест и их арте-
фактов в  рамках исламской культуры. 

Больше всего проблем заметно в попытках современных исследователей артефактов святых мест Ев-
разии и Кавказа толковать (анализировать) декор намогильных памятников или мавзолеев как пред-
меты «космогонического искусства», вместо того чтобы «опуститься на Землю» и, используя методы 
антропологии культуры, рассматривать их, скажем, как формы (или средства) социальных коммуни-
каций. В большинстве таких работ толкования и анализы онтологических контекстов узоров изрядно 
осовременены, либо перегружены современными же интеллектуальными конструкциями философ-
ского порядка с попытками интерпретировать «космогонические представления предков», но которые 
стараются «реконструировать» нынешние исследователи, особенно те из них, кто склонен к  абстрак-
циям и неординарному мышлению6. Однако возникает ощущение, что так мыслит автор идеи и публи-
кации, потерявший чувство меры, заведомо усложняя или изрядно «осовременивая» анализируемые 
им формы декора. Это вносит серьезный диссонанс в смыслы, язык описания и заключения авторов, 
особенно если иметь в виду заимствованные (европейские!) стили обзоров, оценок. Тем более, если 
иметь в виду сложность и неоднозначность определения термина «искусство» вообще. По удачному за-
мечанию Педрама Хосронежада, описания «восточной» (условно) живописи чаще используется в кон-
тексте западного определения «нормативного искусства» и не всегда приложимо к реалиям исламско-
го художественного творчества [23, c. 2–6]. Или как удачно заметил Роберт Лейтон: «классификация 
произведений искусства (других) западным миром искусства не является релевантным критерием 
для определения категории не-западного искусства, даже если есть совпадения в работах … Крите-
рии, используемые для включения произведений из не-западных обществ в европейскую рубрику ис-
кусства, имеют больше отношение к истории западного искусства, чем к пониманию значимости 
этих объектов (в другой цивилизации)» [24, с. 4].

Кроме того, устоявшиеся на сегодняшний день подходы в исследованиях святых мест Кавказа и  Ев-
разии (в том числе и в Казахстане) далеко не свободны от структурализма и былых стереотипов. Ины-
ми словами, специалисты разных направлений, используя свои (часто устаревшие) наборы аналитиче-
ских инструментов и подходов, обращаются к разного рода контекстам истории святынь с точки зрения 

4.  Например, С. Аджигали(ев) предлагает немного загадочное определение: «В западноказахстанском камнерезательном ис-
кусстве отразились характерные черты синкретизма народного изобразительного искусства вообще: многоплановая об-
щественная детерминированность, глубокий традиционализм, коллективная форма выражения» [19, с. 496].
5.  Некоторым исключением могут быть работы ранних советских исследователей, которые успели пообщаться с мастерами кам-
нетесами и застали памятники в еще не совсем разрушенном состоянии. Однако и в их случае, без погружения в фольклорный 
материал, реконструкция смыслов того или иного символа (образа, детали декора и т.п.) останется лишь «красивым» космого-
ническим рассуждением, по сути, отчужденным от самого материала. В противоположность, в исследованиях артефактов, на-
пример, связанных с намогильными памятниками в форме «койтас», есть смысл обратиться к устному и зафиксированному 
(письменному) фольклору, в котором обыгрываются все положительные качества барана, ставшие, очевидно, символом и про-
образом этого типа памятников. 
6.  Самые показательные публикации в этом плане – упомянутые статьи Л. Турганбаевой и К. Ибраевой.



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

446

феноменологии собственных направлений науки, мало обращая внимание на результаты исследова-
ний коллег, работающих в смежных сферах и с теми же артефактами или ландшафтами. 

В результате наблюдаются очевидные разрывы в заключениях исследователей, теряется единая оп-
тика на святыни, как на феномен концентрации не только архитектурно-мемориальных традиций или 
религиозных практик, но как средоточия исторического и этнографического опыта и более обширного 
явления культуры погребальных комплексов, исследование которых еще далеко от полноценного ос-
мысления. 

Изображения на намогильных памятниках 
и в интерьерах мавзолеев некрополя Дауд-ата

Основным поводом к написанию этой статьи стали рисунки на стелах и в интерьерах мавзолеев упо-
мянутого некрополя Дауд-ата7. Здесь наше внимание привлекли несколько намогильных памятников 
с   изображениями и особенно рисунки интерьера мавзолеев. Ниже предлагаются краткие описания 
этих артефактов, близких к описанным выше аналогам.

В первую очередь представим рисунки, высеченные на нескольких стелах. Первый тип памятни-
ков  — это прямоугольные в разрезе стелы с навершиями в виде куполков, покоящихся на рельефных 
ярусах (подробное описание см.: 14, с. 17–19; 25, с. 94–100). Второй тип артефакта в виде вытянутых 
призм (сандык/сундук), установленных на крытых саркофагах. Все намогильные памятники датиру-
ются второй половиной XIX и началом ХХ вв. Они изготовлены из ракушечника или песчаника свет-
ло-желтых и бежевых тонов.

1 2

 Рис. 5 (1, 2). Стелы № 7 и № 15 некрополя Дауд-ата. 
Фото Д. Медеровой

Fig. 5 (1, 2). Tombstones 7–15 of the Daud-ata necropolis. 
Photo by D. Mederova

7.  Исследован экспедицией по обследованию святых мест в Республике Каракалпакстан (27.04 – 11.05 2024. Участники: Б.М.  Ба-
баджанов, М.А. Карлыбаев, А. Ш. Нурманова, Д. Е. Медерова, Б. Д. Усейнов.

Некоторые из этих мемориалов украшены ре-
льефными изображениями, на которых сохранились 
следы подкраски черного или красного цветов. На-
пример, на стеле № 7 (по принятой нами условной 
классификации) высечен пояс с застежками и с при-
тороченной к нему саблей, нож и плеть. Изображе-
ния очень реалистичны. На них сохранились следы 
черной краски (рис. 5,1). 

На другой стеле (№ 15) в виде плоской стелы 
с  округлым навершием изображены сережки (рису-
нок крупный). Под ними сохранилось изображение 
нагрудной подвески (рис. 5,2). На восточной плоско-
сти еще одного намогильного памятника (№ 77) вы-
сечены изображения воинского пояса, сабли, ружья, 
пики и кувшина для омовений (афтаба/аптаба) 
(рис. 6). 

Боковые поверхности одного из намогильных па-
мятников (№ 90) второго типа украшены детально 
и   весьма реалистично переданными изображения-
ми: нарядный пояс с накладными металлическими 
пластинами (южная плоскость) и рисунками ружья, 
боевого кинжала, бытового ножа, опасной бритвы 
и  патронташа (рис. 7, 1, 7, 2).  



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

447

Похожий намогильный памятник (№ 34) установлен рядом. 
На его торцевой части высечено изображение сосуда с коротким 
носиком (куман/кумган) для омовения. Южная (боковая) пло-
скость украшена нарядным женским поясом с подвесками и за-
стежками.      

Другая группа памятников, которые привлекли наше внимание 
на некрополе – это несколько мавзолеев, в интерьерах которых 
сохранились рисунки. Входные проемы в них небольшие, силь-
но приподняты над уровнем цоколя, очень небольшого размера 
(45–50×60–65 см). Поэтому пробраться внутрь очень сложно. 
Первый из этих мавзолеев (№ 32) представляет собой погребаль-
ную камеру без перекрытия. В центре погребальной камеры вы-
ставлен скромный намогильный памятник в виде прямоугольной 
вытянутой призмы (сандык) без узоров и надписей. Пилон порта-
ла заполнен рядом рельефных и углубленных прямоугольников, 
которые опоясаны геометрическим узором, выполненным охрой 
красного, черного, желтого, белого и синего цветов. На фризе ин-
терьера высечен детальный рисунок парадного женского пояса с 
фигурными накладками и подвесками (рис. 8, 1, 8, 2).

Внутри мавзолея в расписных прямоугольных нишах сохрани-
лись рисунки в виде узоров и изображений самовара и подноса с 
четырьмя чашками на блюдцах (рис. 9, 1, 9, 2). 

Рисунки непрофессиональные и, скорее, схематические. Инте-
ресно, что на полу перед входом обнаружен череп лошади и тря-
пичная кукла в виде маленького ребенка. Рядом полуистлевшие 
остатки еды в целлофановом пакете (рис. 10). 

Появление черепа лошади внутри мавзолея очевидно не слу-
чайно и так же отсылает к многочисленным погребениям кочев-
ников, где рядом с покойниками хоронились боевые кони. Конеч-
но, говорить о прямом продолжении традиции пока рано, однако 
сходство смыслов тоже может стать поводом говорить об устойчи-
вости, либо реанимации культов тотемных животных, значимых 
в  жизни и экономике социума. 

Что касается появления тряпичных кукол на некрополях, то 
хранитель мазара объяснил, что их изготавливают и оставляют 
на кладбище и в мавзолеях две группы молодых женщин (по 

определению нашего интервьюера – «неразумные невестки»). Это те женщины, у которых забо-
левали маленькие дети (или внуки). Другая группа – те молодые женщины, которые страдают от 
бесплодия, испрашивая себе таким образом ребенка у духов святых. И те, и другие группы женщин, 
обычно, относили на  мазары святых собственноручно изготовленные и раскрашенные куклы вме-
сте с «едой для духов», в надежде на исцеление детей либо преодоления проблем с бесплодием. 
Похожие обычаи среди народов Центральной Азии описывали этнологи [28, с. 87, прим. 1; там же 
библиография].  

Другой мавзолей (№ 47) купольный, перекрытый остроконечным куполом, увенчанным шарообраз-
ным навершием. Возведен, судя по надписи на стене, в 1294/1877 г. мастером Утали, сыном Ажибека. 
Форма мавзолея напоминает особый вид жилища кочевников: углы мазара приподняты, в  подража-
нии кольям с оградами-занавесями, опоясывающими юрту. Отсюда – название этих видов мавзоле-
ев  – «уйтам, сагана-там, торткулакты там» [25, с. 85–87; 22, с. 154–155]. Входная (портальная) 
часть мавзолея украшена фризом в виде геометрического узора, нанесенного черной краской. Входное 
отверстие приподнято и оформлено в виде остроконечной арки, которую опоясывают резные узоры 
в  виде бутонов и витых стеблей (рис. 11). 

Рис. 6. Намогильный памятник № 77 
некрополя Дауд-ата. Фото Д. Медеровой

Fig. 6. Tombstone 77 
of the Daud-ata necropolis. 

Photo by D. Mederova



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

448

Похожие по мотивам и композиции узоры нанесены на двух картушах, высеченных справа и сле-
ва от входа. На всех декоративных элементах портала сохранились остатки темной краски. Инте-
рьер мавзолея украшен большими прямоугольными картушами с остроконечными навершиями, 
напоминающими настенные коврики или сюзане (рис. 12).

Из этого краткого описания видно, что изображения на намогильных памятниках и в интерьерах 
мавзолеев некрополя Даут-ата вполне созвучны похожим рисункам на мемориалах остальных регио-
нов современного Казахстана. Известные параллели (а иногда и прямые аналоги) им обнаруживаются 
на намогильных мавзолеях и изваяниях разных районов Кавказа и Предкавказских степей. Правда, 
как показано выше, исследователи кавказского материала склонны полагать, что изображения на на-
могильных памятниках преимущественно оставались маркерами гендерного и профессионального 
различия покойных. Эта идея вполне может приложена и к казахстанским намогильным памятникам, 
в той или иной мере она согласуется с предварительными толкованиями изображений на намогильных 
памятниках и мавзолеях в качестве гендерных или профессиональных маркеров покойных.  

1

2
Рис. 7 (1, 2). Намогильный памятник № 90 некрополя Дауд-ата.  Фото Д.Медеровой

Fig. 7 (1, 2). Tombstone 90 of the Daud-ata necropolis. Photo by D. Mederova

1 2
Рис. 8 (1, 2). Экстерьер и интерьер мавзолея № 32 некрополя Дауд-ата.  Фото Усейнова Б.

Fig. 8 (1, 2). Exterior and interior of Mausoleum 32 of the Daud-ata necropolis.  Photo by B. Useinov



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

449

Однако такой подход к интерпретации изображений несколько упрощает и серьезно ограничи-
вает наше понимание смыслов визуальной презентации этих религиозных (!) артефактов. Другими 
словами, мемориальный артефакт с надписью или изображением становится чем-то большим, чем 
предмет искусства или предмет обычного этнографического опыта. В представленных случаях мы мо-
жем воспринимать эти изображения как один из способов символической коммуникации, либо как 
визуализированную часть паломничества к могилам (зийара/зийерет). Скажем, изображение сосуда 
для омовения (независимо от гендерной принадлежности намогильного памятника) несет в себе оче-
видный религиозный смысл, скорее всего, связанный с хорошо прописанным в правовых сочинениях 
всех мазхабов предписанием «последнего омовения» покойного, дабы «предстать перед Всевышним» 
в ритуально очищенном виде. В то же время набор изображений оружия и сопутствующих предметов 
на стелах вызывает ассоциации личных качеств погребенного – его доблести, воинской отваги и т.п. 
Значит подобные рельефы на намогильных памятниках (помимо ряда других функций) становятся 
способом напоминания о религиозной и шире – общественной – этике покойного, как примеров, до-
стойных для подражания, а, следовательно, могут толковаться как визуализированный способ поддер-
жания социальной этики и  исторической памяти. Таким образом, рисунки на намогильных памятни-
ках были не только визуальной «презентацией» гендерной либо профессиональной «презентацией» 
статуса покойных.

Рис. 9 (1, 2). Рисунки в интерьере 
мавзолея № 32 некрополя 

Дауд-ата.  Фото Усейнова Б.

Fig. 9 (1, 2). Paintings in the interior 
of Mausoleum 32 of the Daud-ata 
necropolis. Photo by B. Useinov

                         1                  2

Наше осмысление описанных явлений должно быть расширено, и не только в качестве явления «ре-
лигиозной тематики», и должно быть помещено в контексты социальных практик и взаимодействий. 
Например, мы можем говорить о прямом «участии» погребальных артефактов в исполнении рели-
гиозных практик (как социального и религиозного действа одновременно), поскольку во время па-
ломничества изображения на намогильных памятниках буквально предстают перед взором условного 
«зрителя», который совершает обряд зийарата. Очевидно, стоит более детально сосредоточиться на 
смысловых взаимодействиях, которые возникают между наблюдателем изображения и теми, кто оста-
вил эти символы (совершенно простые по облику и семантике). Однако они содержат в себе не  просто 
некие «застывшие» или трансформированные изображения. Перефразируя замечания Элизабет Эд-
вардс и Дженис Харт, можно сказать, что любые изображения (в том числе и на намогильных памят-
никах) следует рассматривать «как социальных акторов, поскольку важны не их смыслы, а их соци-
альные эффекты», так как они действуют в поле социальных и ритуальных действий [26, с. 4]. Поэтому 
стремление украсить могилы можно воспринимать как обычай не столько для мертвых, сколько для 
живых, в том числе как желание потомков покойных визуально подтвердить социальный статус семьи, 
рода, либо просто и понятно презентовать символы экономического благополучия семьи, благочести-
вости их предков, как достойных почитания персон.



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

450

Рис. 10. Череп лошади и тряпичная кукла в интерьере мавзолея № 32.  Фото Усейнова Б.

Fig. 10. Horse skull and a rag doll in the interior of Mausoleum 32.  Photo by B. Useinov

Рис. 11. Фасад мавзолея № 47 некрополя Дауд-ата. Фото Усейнова Б.

Fig. 11. Facade of Mausoleum 47 of the Daud-ata necropolis. Photo by B. Usienov



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

451

В то же время изображения на намогильных памятниках и особенно в мавзолеях оставляют впечат-
ление знакомой традиции более древних погребальных обрядов, начало которых, как полагает боль-
шинство названных ученых, уходит еще в доисламские времена и которые сохранялись в том или ином 
виде долгие века. Так, например, недавние исследования показывают, что в захоронениях XIII–XIV вв. 
преимущественно аристократии и среднего класса кочевников Евразии (Кипчакский степей, Предкав-
казья) обязательно укладывался инвентарь: оружие, украшения, котлы, иные предметы [27, с.  183–
187]. Напомним приведенное выше заключение М. Мендикулова, о том, что изображения предметов 
быта на внутренних стенах (мавзолеев) генетически связаны с обычаями захоронений кочевников 
с  оружием, украшениями и инвентарем, каковой обычай в более позднее время трансформировался 
в  визуальное воплощение этих предметов в интерьерах мавзолеев. Следовательно, мы можем говорить 
о продолженных традициях, вопреки предписаниям книжных вариантов религиозных догм, восприя-
тие и понимание которых в разных социумах было неодинаковым.

Рис. 12. Интерьер мавзолея № 47 некрополя Дауд-ата. Фото Усейнова Б.

Fig. 12. Interior of Mausoleum 47 of the Daud-ata necropolis. Photo by B. Useinov

Заключение

Таким образом, выделяются два вида представленных выше изображений: рельефные «петрогли-
фы» предметов быта или оружия на каменных намогильных памятниках с узорами, а также росписи 
в экстерьерах мавзолеев со схожими «визуальными единицами». Первый вид доступен обзору, более 
того, буквально бросается в глаза. Следовательно, эта группа изображений вполне может толковаться 
как вид эстетической и символической коммуникации в контексте «изображение – зритель», особенно 
во время коллективных посещений мазаров (зийарат), несмотря на то что темы и сюжеты рисунков 
тоже достаточно просты и понятны.

Второй вид изображений – росписи и рельефные проекции внутри мавзолеев, в которые вход очень 
затруднен. Эти изображения буквально спрятаны от взглядов посторонних, практически недоступны 



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

452

и потому едва ли могут интерпретироваться в значениях и смыслах социальной коммуникации (как на 
намогильных памятниках), хотя очевидно тоже должны оставаться в поле интерпретаций антрополо-
гии народного искусства. Недоступность публичным обозрениям (скрытость от взглядов посторонних) 
вновь воскрешает в памяти доисламские погребения с оружием, инвентарем и др., в которых предме-
ты, которыми был «одарен» покойный, тоже скрытых от глаз (закопаны / замурованы вместе с покой-
ником). Следовательно, этот обычай буквально погружен в древние представления о «припасах в мир 
иной», то есть к тем предметам, к которым он привык в этой жизни. 

В этом смысле изображения в интерьерах закрытых мазаров предназначены, условно говоря, не  жи-
вым, а покойникам, и значит могут рассматриваться как консервативные и символические атавизмы, 
незримая нить которых тянется к древности. Либо мы должны говорить о естественной реанимации 
(наследственности?) традиций давнего прошлого – предоставить усопшему минимум комфорта в ином 
мире.

С другой стороны, не стоит исключать еще одного контекста понимания этих красочных изобра-
жений, покрытых полумраком интерьера мавзолеев. Речь идет о статусе внутренних покоев жилищ, 
куда посторонним вход запрещен. Не случайно, что у большинства тюркских народов (особенно коче-
вых) как жилище, так и место погребения (вместе с надмогильным сооружением) называется одним 
и  тем же термином «жай/джай/жой», вновь заставляя воспринимать «внутренние покои последнего 
жилища» как запретные взглядам посторонних, однако также благоустроенные как в смысле бытовых 
удобств, так и в смысле минимальной, но яркой эстетики. Уместно вновь напомнить ремарки М.  Мен-
дикулова о «жизнерадостном и ярком» интерьере мавзолеев, декорированных в полном согласии 
с  эталонами интерьеров жилищ.

Другими словами, можно говорить об известной утилитарности смысла этих изображений. Нам 
представляется, что такое толкование не будет нас отчуждать от тех контекстов и смыслов, какие вкла-
дывали авторы (мастера, зодчие) и их условные заказчики, провожая в «другой мир» своих покой-
ных. Например, если принять тривиальную и повседневную версию – желание снабдить своего предка 
в  «потусторонней комнате» предметами комфорта (самовары, чаши с блюдцами), одежды, изделиями 
интерьерной эстетики (ковры, сюзане) и даже украшениями, то остается признавать скорее вполне 
земные (а значит социальные) мотивации авторов и «заказчиков» изображений внутри мавзолеев. 
При этом важно учитывать, что эти артефакты повторяются из раза в раз в течение сотен лет, что, 
по  крайней мере, очевидно на сохранившихся объектах XIX – начала XX в.

Эпоха советизации изменила многое в культуре погребения (несмотря на её относительную кон-
сервативность), в т.ч. в традициях изготовления намогильных памятников, когда, например, на стелах 
рядом с родовыми тамгами высекались пятиконечные звезды. Кроме того, в 1930-х и 1940-х годах ма-
стера уже не получали заказов на установку намогильных памятников и, тем более, на строительство 
мавзолеев. Погребения предельно упростились, ибо насаждаемая новая идеология социального равен-
ства исключала строительство пышных мавзолеев и красочных намогильных памятников. 

Совсем другие процессы происходят на старинных мазарах в постсоветскую эпоху. Былой облик 
святых мест и их оригинальные ландшафты буквально разрывают новые мавзолеи, заказчики кото-
рых стараются построить (или перестроить) места упокоения своих предков «получше и побольше». 
В результате оригинальному ландшафту святынь наносится непоправимый ущерб. Былые изображе-
ния на стелах чаще заменяются гравированными портретами «в камне», сделанными по фотографиям 
усопших. Мраморные и железные ограды и навесы буквально капитализируют пространство семьи 
покойного, явно демонстрируя не столько почтение к усопшим, сколько экономический достаток и со-
циальный статус их потомков, которые уже следуют ментальной доминанте новых символов, согласно 
которым можно символически «застолбить» себе «участки» в мире ином. В результате нетрадицион-
ные и эклектические формы мавзолеев «новых типов» в буквальном смысле упраздняют былые ланд-
шафты и визуальные символы. На нынешних строителей новых сооружений на старинных некропо-
лях больше влияют современные технологии, пожелания заказчиков, в той или иной мере выходящих 
за  пределы традиций в создании облика и декора мест упокоения.  

По этой и подобным причинам ландшафты старинных некрополей буквально раскалываются на 
«рафинированную» (современную) и историческую (традиционную) части, в которой былая панорама 
мазаров явно трансформируется и буквально уступает агрессивному натиску современной «урбаниза-
ции» традиционных кладбищ. 



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

453

Больше повезло (в смысле сохранения своего ландшафтного облика) отдалённым от городских цен-
тров некрополям. Визуально их былой облик, как «городов мёртвых» в той или иной мере сохраняется, 
хотя новые погребения и особенно пышно отстроенные новые мавзолеи также серьёзно «ломают» их 
старинный и оригинальный ландшафт, привнося новые детали в поминальные сооружения, которые 
строятся вопреки законам об охране памятников и неприкосновенности охранных зон. 

Благодарность. Искренне благодарим В.О. Бобровникова и А.Ш. Нурманову за помощь в подборе 
материала к этой статье.

Acknowledgments: We express our sincere gratitude to V. O. Bobrovnikov and A. Sh. Nurmanova for 
their invaluable assistance in selecting materials for this article.

Финансирование. Статья написана в рамках проекта ИРН: AP26198545. «Значение культурных 
памятников в исследовании интеллектуальной истории (на материалах эпиграфики некрополей Акмо-
линского региона)».

Funding. This research was conducted as part of the project “The Significance of Cultural Monuments in the 
Study of Intellectual History: Epigraphic Materials of the Akmola Region Necropolises.” (IRN: AP26198545)

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Юнг К. Архетип и символ. Москва: Наука, 1991. 
2. McGuire, Meredith, B. Lived Religion: Faith and Practice in 

Everyday Life. Oxford: Oxford University Press, 2005.
3. Аскерова Н.С. Орнамент надмогильных камней г. Нухи 

XIX в. // Известия АН АзССР. 1958, №2. С. 122–129.
4. Дебиров П.М. Резьба по камню в Дагестане. Москва: На-

ука, ГВЛ,1966.
5. Голан А. Миф и символ. Москва: Руслит, 1993.
6. Гольдштейн А.Ф. Намогильные стелы Дагестана // Да-

гестанское искусствознание (сб. научн. сообщений). Махачка-
ла: Дагестанский филиал АН СССР, 1976. С. 134–152.

7. Карпов Ю.Ю. К интерпретации одного изобразительно-
го сюжета на надмогильных памятниках Дагестана // Кунц-
камера. Этнографические тетради. 1994. Вып. 5–6. С. 99–118.

8. Сынтаслар. Намогильные стелы Ногайской степи. Со-
ставители и редакторы: В.А. Кореняко и В.О. Бобровников, 
К.С. Бальгишиев. Москва: Изд. дом Марджани, 2016. 

9. Бабаджанов Б.М., Курумбаев А.Ш. Эпитафии пост-
монгольской эпохи. Опыт сравнительного исследования // 
История, археология и этнография Кавказа. Т. 20. № 3. 2024. 
С.  623–634.

10. Текуева М.А., Нальчикова Е.А. Надмогильные памят-
ные знаки у народов Северо-Западного и Центрального Кав-
каза // Кавказология. № 3, 2018. С. 69–92.

11. Мусаев М.А., Шихалиев Ш.Ш., Шехмагомедов М.Г. 
Эпиграфические диски и рельефы всадников с надмогиль-
ных стел фамильного кладбища Кайтагских правителей // 
История, археология и этнография Кавказа. Т. 15. № 2. 2019. 
С.  259–281.

12. Тахнаева П. И. Aтрибуция и эпиграфика шахидов Кав-
казской войны кладбища с. Дышни–Ведено (1845–1857) // 
Эпиграфика Востока, XXXVI, 2021. С. 22–28.

13. Неймат М.С. Корпус эпиграфических памятников 
Азербайджана. Т. II: арабо-персо-тюркоязычные надписи Ше-
ки-Закатальской зоны (XIV – начало XX века). Баку, 2001.

14. Мендикулов М.М. Памятники архитектуры полу остро-
ва Мангышлака и Западного Устюрта. Алма Ата: Изд-во 
АН  КазССР, 1956. 

15. Медоев А. Подземная архитектура кочевников полуо-
строва Мангышлак // Простор, 1969. № 6. С. 51–57.

16. Медоев А. Камень и эстетика номадов // Кочевники. 
Эстетика (познание мира традиционным казахским искус-
ством). Алматы: Гылым. 1993. С. 237–263.

REFERENCES

1. Jung K. Archetype and Symbol. Moscow: Nauka, 1991. (In 
Russ)

2. McGuire, Meredith B. Lived Religion: Faith and Practice in 
Everyday Life. Oxford: Oxford University Press, 2005.

3. Askerova N.S. Tombstone Ornamentation in the Town of 
Nukha in the 19th Century. Bulletin of the Academy of Sciences of 
the Azerbaijan SSR. 1958; 2: 122-129. (In Russ)

4. Debirov PM. Stone Carving in Dagestan. Moscow: Nauka, 
GVL, 1966. (In Russ)

5. Golan A. Myth and Symbol. Moscow: Ruslit, 1993. (In Russ)
6. Goldshtein AF. Grave Steles of Dagestan. In: Dagestan Art 

Studies (collection of scientific reports). Makhachkala: Dagestan 
branch of the USSR AS, 1976: 134-152. (In Russ)

7. Karpov YuYu. On the interpretation of one pictorial plot on 
the tombstones of Dagestan. In: Kuntskamera. Ethnographic note-
books. 1994; 5-6: 99-118. (In Russ)

8. Korenyako VA., Bobrovnikov VO., Balgishiev KS. (comps., 
eds.). Syntaslar. Tombstone steles of the Nogai steppe. Moscow: 
Mardzhani, 2016. (In Russ)

9. Babajanov BM., Kurumbaev ASh. Epitaphs of the post-Mon-
gol era. An attempt at a comparative study. History, archeology 
and ethnography of the Caucasus. 2024; 20(3): 623-634. (In Russ)

10. Tekueva MA., Nalchikova EA. Tombstone memorial signs 
among the peoples of the Northwestern and Central Caucasus. Ka-
vkazologiya. 2018; 3: 69-92. (In Russ)

11. Musaev MA., Shikhaliev ShSh., Shekhmagomedov MG. 
Epigraphic disks and horsemen reliefs from the family cemetery of 
Kaitag rulers. History, archeology and ethnography of the Cauca-
sus. 2019; 15(2): 259-281. (In Russ)

12. Takhnaeva PI. Attribution and epigraphy of the shahids of 
the Caucasian War, cemetery of the village Dyshni-Vedeno (1845–
1857). Epigraphy of the East. 2021; 36: 22-28. (In Russ)

13. Neymat MS. Corpus of epigraphic monuments of Azer-
baijan. Vol. II: Arabian Persian-Turkic inscriptions of the Sheki 
Zakatala area (XIV – early XX century). Baku, 2001. (In Russ)

14. Mendikulov MM. Architectural monuments of the 
Mangyshlak Peninsula and Western Ustyurt. Alma-Ata: Academy 
of Sciences of the Kazakh SSR, 1956. (In Russ)

15. Medoev A. Underground architecture of nomads of the 
Mangyshlak Peninsula. Prostor. 1969; 6: 51-57. (In Russ)

16. Medoev A. Stone and aesthetics of nomads. Nomads. Aes-
thetics (knowledge of the world through traditional Kazakh art). 
Almaty: Gylym, 1993: 237-263. (In Russ)



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

454

17. Ибраев Б.А. Космогонические представления наших 
предков // Декоративное искусство, № 8, М., 1980. С. 40–44. 

18. Ибраева Н. Памятники Мангышлака // Декоративное 
искусство СССР, № 8. М., 1980. С.32–35.

19. Ажигали С.Е. Архитектура кочевников – феномен исто-
рии и культуры Евразии (памятники Арало-Каспийского ре-
гиона). Алматы: НИЦ «Ғылым», 2002.

20. Ибраева К. Казахский орнамент. Алматы: Өнер, 1994. 
21. Турганбаева Л.Р. К вопросу о декоре казахских кулпы-

тасов // Арало-Каспийский регион в истории и культуре Евра-
зии: материалы Международной научной конференции Ч. 1. 
Актобе: «ПринтА», 2006. С. 149–159. 

22. Ажигали С. Генезис традиционной погребально-куль-
товой архитектуры Западного Казахстана (на основе исследо-
ваниях малых форм).  Алматы: Ғылым, 1994. 

23. Khosronejad, Pedram. Introduction to “The Art and 
Material Culture of Iranian Shi’ism. Iconography and Religious 
Devotion in Shi’i Islam” // Ed. Pedram Khosronejad. London: 
Tauris & Co Ltd . 2012.

24. Layton, Robert. The Anthropology of Art. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1991.

25. Мендикулов М.М. Памятники народного зодчества За-
падного Казахстана. Алма-Ата: Онер, 1987.

26. Edwards, Elizabeth & Hart, Janice. ‘Introduction’ // 
Elizabeth Edwards and Janice Hart (eds.) «Photographs, Objects, 
Histories: On the Materiality of Images». London: Routledge, 
2004.

27. Губриенко П. С. Проблема социальной и имуществен-
ной стратификации кочевников IX–XIV вв. По археологиче-
ским источникам: историографический аспект // Вестник Ом-
ского университета. Серия «Исторические науки». 2019. № 1 
(21). С. 182–188.

28. Пещерова Е.М. Игрушки и детские игры у таджиков 
и  узбеков (по материалам 1924 – 1935 гг.) // Сборник музея 
антропологии и этнографии. Том XVII. Москва-Ленинград, 
1957. С. 22–94.

Поступила в редакцию 23.01.2025 г. 
Принята в печать  17.02.2025 г. 
Опубликована 15.09.2025 г.

17. Ibraev BA. Cosmogonic ideas of our ancestors. Dekorativ-
noe Iskusstvo. 1980; 8: 40-44. (In Russ)

18. Ibraeva N. Monuments of Mangyshlak. Dekorativnoe 
Iskusstvo SSSR. 1980; 8: 32-35. (In Russ)

19. Azhigali S. Nomadic architecture – a phenomenon of Eur-
asian history and culture (monuments of the Aral-Caspian re-
gion). Almaty: Ghylym, 2002. (In Russ)

20. Ibraeva K. Kazakh ornament. Almaty: Oner, 1994. (In 
Russ)

21. Turganbaeva LR. On the issue of the decor of Kazakh kulpy-
tases. Aral-Caspian region in the history and culture of Eurasia: 
Proceedings of the International scientific conference. Aktobe: 
PrintA. 2006; 1: 149-159. (In Russ)

22. Azhigali S. Genesis of traditional burial and cult architec-
ture of Western Kazakhstan (based on studies of small forms). Al-
maty: Gylym, 1994. (In Russ)

23. Khosronejad P. (intro, ed). The Art and Material Culture 
of Iranian Shi’ism. Iconography and Religious Devotion in Shi’i 
Islam. London: Tauris & Co Ltd, 2012.

24. Layton R. The Anthropology of Art. Cambridge: Cam-
bridge University Press, 1991.

25. Mendikulov M.M. Monuments of Folk Architecture of 
Western Kazakhstan. Alma-Ata: Oner, 1987.

26. Edwards E., Hart J. (intro, eds). Photographs, Objects, His-
tories: On the Materiality of Images. London: Routledge, 2004.

27. Gubrienko PS. The Problem of Social and Property Stratifi-
cation of Nomads in the 9th–14th Centuries. Based on Archaeolog-
ical Sources: Historiographic Aspect. Bulletin of Omsk University. 
Series “Historical Sciences”. 2019; 1(21): 182-188. (In Russ)

28. Pesherova EM. Toys and children’s games among Tajiks 
and Uzbeks (based on materials collected in 1924-1935). Collection 
of the Museum of Anthropology and Ethnography. Moscow-Len-
ingrad, 1957; 17: 22-94. (In Russ)

Received 23.01.2025
Accepted  17.02.2025
Published 15.09.2025



455

Исследовательская статья

© Баразбиев М.И., Богатырев А.А., 2025
© Дагестанский федеральный исследовательский центр РАН, 2025

Для цитирования: Баразбиев М.И., Богатырев А.А. Эпиграфика могильных памятников 
балкарских аристократов с кладбища с. Верхний Чегем и их биографические данные // 
История, археология и этнография Кавказа. 2025. Т. 21. No  3. С. 455-470. doi.org/10.32653/
CH213455-470

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213455-470

ИСТОРИЯ, АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОГРАФИЯ КАВКАЗА. Т. 21. № 3. 2025. С. 455-470

Баразбиев Муслим Исмаилович 
к.и.н., доцент кафедры организации работы с молодежью 
Кабардино-Балкарский государственный университет им. Х.М. Бербекова, Нальчик, Россия 
muslim1971@yandex.ru

Богатырев Аслан Алиевич
специалист центра археологических и этнографических исследований 
Карачаево-Черкесский государственный университет им. У.Д. Алиева, Карачаевск, Россия 
qartdgurt@gmail.com

ЭПИГРАФИКА МОГИЛЬНЫХ ПАМЯТНИКОВ 
БАЛКАРСКИХ АРИСТОКРАТОВ С КЛАДБИЩА 

С. ВЕРХНИЙ ЧЕГЕМ И ИХ БИОГРАФИЧЕСКИЕ ДАННЫЕ

Аннотация. Старинное балкарское селение Эльтюбю, также называемое Верхний Чегем, располагается в вер-
ховьях реки Чегем на юго-западе Чегемского района Кабардино-Балкарской Республики. В дооктябрьский период 
Верхний Чегем являлся центральным селением Чегемского общества Балкарии, где проживали представители 
всех княжеских родов этого общества. В статье представлены результаты изучения арабоязычных надмогильных 
памятников балкарских аристократов с кладбища селения Эльтюбю (Верхний Чегем) и их биографические дан-
ные. Актуальность обозначенной темы заключается в том, что она не являлась предметом специального иссле-
дования и позволяет выявить новые данные по социальной истории и этнографии балкарского народа. Сохра-
нившиеся до наших дней эпитафии могильных памятников представляют научный интерес как дополнительный 
исторический источник, особенно с учетом трагических событий, затронувших судьбы балкарской аристократии 
в XX столетии. Цель настоящего исследования состоит в переводе арабоязычных текстов, имеющихся на надмо-
гильных памятниках чегемских князей, и освещении их кратких биографических данных. В ходе исследования 
применялся междисциплинарный подход, были использованы такие методы, как нарративный, историко-генеа-
логический, контекстуальный. Переводы эпитафий десяти могильных стел, выявленных авторами, впервые вво-
дятся в научный оборот. Несомненный интерес представляет и тот факт, что на некоторых могильных памятниках 
выявлены имена мастеров – резчиков по камню. Изученные могильные памятники принадлежат представителям 
основных аристократических родов Чегемского общества Балкарии (Балкаруковых, Барасбиевых, Келеметовых), 
за исключением Кучуковых (на данных момент не выявлены). Содержание эпитафий балкарских аристократов, 
захороненных на кладбище с. Эльтюбю (Верхний Чегем), расширяет наши представления как по генеалогии ари-
стократии, так и в целом исторические знания по истории и культуре балкарского народа.

Ключевые слова: Балкария; Чегемское общество; кладбище; эпитафия; стела; биография; аристократия; до-
кумент



456

Research paper

© M.I. Barazbiev, A.A. Bogatyrev, 2025
© Daghestan Federal Research Centre of RAS, 2025

HISTORY, ARСHAEOLOGY  AND ETHNOGRAPHY OF THE CAUCASUS. V. 21. № 3. 2025. P. 455-470

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213455-470

For citation: M.I. Barazbiev, A.A. Bogatyrev. Epigraphic Analysis of Tombstones of Balkar 
Aristocrats in Verkhny Chegem Cemetery and Their Biographical Details. History, Archeology and 
Ethnography of the Caucasus. 2025. Vol. 21. N. 3. P. 455-470. doi.org/10.32653/CH213455-470

Muslim I. Barazbiev,
Cand. Sci., Assoc. Prof. at the Dep. of Youth Work,
Kabardino-Balkarian State University, Nalchik, Russia
muslim1971@yandex.ru

Aslan A. Bogatyrev,
Specialist at the Center for Archaeological and Ethnographic Research,
Karachay-Cherkess State University, Karachayevsk, Russia
qartdgurt@gmail.com

EPIGRAPHIC ANALYSIS OF TOMBSTONES 
OF BALKAR ARISTOCRATS IN VERKHNY CHEGEM CEMETERY 

AND THEIR BIOGRAPHICAL DETAILS

Abstract. The ancient Balkar village of Eltyubyu, also known as Verkhny Chegem, is situated in the upper reaches of 
the Chegem River in the southwestern part of the Chegem District, Kabardino-Balkarian Republic. Prior to the October 
Revolution, Verkhny Chegem served as the central settlement of the Chegem Society of Balkaria, hosting members of all 
its princely families. This study examines Arabic-language tombstones of Balkar aristocrats located in the cemetery of 
Eltyubyu (Verkhny Chegem) and provides biographical data on the individuals commemorated. The significance of this 
research stems from its novelty, as the topic has not been the subject of dedicated academic research, offering new insights 
into the social history and ethnography of the Balkar people. The surviving epitaphs on these tombstones represent a 
valuable historical source, particularly in light of the tragic events that impacted the Balkar aristocracy in the 20th century. 
The objective of this study is to translate the Arabic inscriptions on the tombstones of the Chegem princes and to provide 
concise biographical details about them. An interdisciplinary approach was adopted, incorporating narrative, historical-
genealogical, and contextual methodologies. The translations of epitaphs from ten tombstones, identified by the authors, 
are introduced into academic discourse for the first time. Notably, the names of stone carvers were identified on some of the 
tombstones, adding to their scholarly value. The tombstones belong to members of the principal aristocratic families of the 
Chegem Society of Balkaria, namely the Balkarukovs, Barasbievs, and Kelemetovs, with the exception of the Kuchukovs, 
who remain unidentified at this stage. The content of the epitaphs from the Eltyubyu (Verkhny Chegem) cemetery enhances 
our understanding of the genealogy of the Balkar aristocracy and contributes significantly to the broader historical and 
cultural knowledge of the Balkar people.

Keywords: Balkaria; Chegem society; cemetery; epitaph; stele; biography; aristocracy; document



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

457

Старинное балкарское селение Эльтюбю, также называемое Верхний Чегем, располагается в верхо-
вьях реки Чегем на юго-западе Чегемского района Кабардино-Балкарской Республики. В дооктябрь-
ский период Верхний Чегем являлся центральным селением Чегемского общества Балкарии, где про-
живали представители всех княжеских родов этого общества [1, с. 145]. 

До первой половины XVIII столетия чегемских аристократов хоронили в наземных усыпальницах 
(балк. – кешене), расположенных около селения, в местности Фардык. На одной из эпитафий некропо-
ля Фардык исследователи выявили арабоязычную надпись с именем «Мусса» и датой 1140 год хиджры 
(соответствует 1719 году григорианского летоисчисления) [2, с. 46–50].

С дальнейшим укреплением позиций ислама в местной этнической среде от традиции захоронения 
в наземных усыпальницах отказались и умерших стали предавать земле на ближайшем кладбище. Над 
могилой устанавливалась стела (балк. – сынташ) с арабоязычной надписью. В 2023 г. на Верхне-Чегем-
ском кладбище нами были выявлено некоторое количество подобных стел. Цель настоящего исследо-
вания состоит в переводе арабоязычных текстов, имеющихся на надмогильных памятниках чегемских 
князей, и освещении, по возможности, их кратких биографических данных. Рассмотрение могильных 
памятников мы начинаем по принципу их расположения с севера на юг. 

Вертикальная стела №1. 
Стела (180×34×23, здесь и далее будут указаны размеры стел: высота×ширина×ширина торца сте-

лы) с арабской эпитафией, содержащей 12 строк, нанесенной почерком насх (Рис. 1).

 المرحوم المغفورُ
 ملجأ المساكن والفقراء

 مُبْنى المساجد والمدارس
 مُعمر القَناطروالطرائق

 *واق الضيوف والمظلوم
 ابُ الطلاب والفقراء

اسحاق بن ارسلان بك
 بن اسماعيل بن على بن بلقروق

  غفرالله لهم امين
 رجب ۲۱ ۱۲۹۹
 صانع ايِنال بن

 كاتب انِالوق

Перевод:
«Покойный ― прощённый,
дающий прибежище бедным и обездоленным,
строитель мечетей и медресе,
прокладывающий дороги и мосты,
защитник гостей и притеснённого1, 
отец2 учащимся и беднякам 
Исхак, сын Арслан-бека, 
сына Исмаила, сына Алия, сына Балкарука,
да простит их Аллах. Амин.
21 раджаба 1299 г. [8 июня 1882 г.] 
Мастер [изготовивший камень] Инал, сын
писаря Иналука».

Из эпитафии становится понятным, что стела 
установлена над могилой известного представите-
ля балкарской аристократии XIX столетия Исхака 
Асланбековича Балкарукова. В статье «Балкарские 

1. Правильно المظلومين – притеснённых.
2. В арабской традиции попечителя могут называть отцом.

Рис. 1.



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

458

аристократы – участники депутации 1852–1853 гг. в Санкт-Петербург» приводятся краткие биографи-
ческие данные князя Балкарукова, которые мы посчитали возможным использовать в данном иссле-
довании [3, с. 62]. В письменных источниках Исхак впервые отмечается в документе 1832 г. в качестве 
свидетеля продажи покосного участка «Хасты» кабардинцем Мисостом Каншаовым жителю Чегем-
ского общества Темирбулату Кучукову. Также Балкаруков присутствует в списке феодальных прави-
телей Балкарии, составленном в 1846 г. В 1850 г. он был в числе почетных лиц балкарских обществ, 
представленных «Его Высочеству Наследнику Цесаревичу Александру Николаевичу». 

За участие в депутации в Санкт-Петербург Исхаку Балкарукову был присвоен чин прапорщика 
с  производством жалованья в 75 рублей в год. 

И. Балкаруков активно занимался общественной деятельностью, был судьей Чегемского общества 
и Кабардинского народного суда, а также был избран депутатом для работы в Комиссии по личным 
и  поземельным правам туземного населения Терской области.

Во время освобождения крестьян от крепостной зависимости отпустил на волю одиннадцать чело-
век бесплатно. Исхак придавал важное значение образованию своих детей. Так, в 1873 г. он подал про-
шение начальнику Георгиевского округа, в котором изложил просьбу на беспрепятственное увольне-
ние в Турцию его сына Али-Мурзу Балкарукова с целью изучения арабской грамоты в сопровождении 
родственника Магомета Мырзакуловича Урусбиева.

Прапорщик Балкаруков скончался 27 мая 1882 г. 
Выдающиеся нравственные качества Балкарукова опи-
сываются в одном из документов, составленном после 
его смерти, сказано: «недавно умер уважаемый всеми 
человек Исхак Балкароков»3. Был женат на дочери тау-
бия Урусбиевского общества Мырзакула Урусбиева Ди-
горхан. Сыновья: Али, Бекмурза, Али-Мурза, Малкарук, 
Кайсын. Дочери: Нашхо, Бийче, Ханий.

Вертикальная стела №2. 
Стела (141×33×23) с арабской эпитафией в семи стро-

ках (Рис. 2). Надпись высокорельефная, почерком насх. 
На тимпане высечен крупный полумесяц с пятиконеч-
ной звездой. 

المرحومة المرحومة المغفورة
حلياة4 اسحاق
دكرخان بنت

مرزقل عرسبى ذاده
عَفَر الله
لهم امين

فى۷ ذى الحجه ۱۲۹۹
Перевод:
«Покойная, прощённая, 
жена Исхакъа
Дугер-хан, дочь 
Мырзакула Урусби-заде,
да простит Аллах 
их всех. Амин.
Зуль-хиджа 1299 [19 октября 1882 г.]».

3. Дело о ранении жителя сел. Бабукова Индриса Диданова жителем 
сел. Урусбиева Канаматом Джаппуевым Управление Центрального го-
сударственного архива Архивной службы Кабардино-Балкарской Ре-
спублики (далее УЦГА АС КБР). Ф. 22. Оп. 1. Д. 886. Л. 6.
4. Здесь ошибка в написании слова. Должно быть حليلة – жена, супруга.

Рис. 2.



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

459

Эпитафия свидетельствует о том, что памятник установлен на могиле Дигорхан Урусбиевой, доче-
ри влиятельного феодала из Баксанского ущелья Балкарии – Мырзакула Исмаиловича. После смерти 
отца Мырзакул стал олием (старшим князем. – прим. М.Б., А.Б.) Урусбиевского общества [4, с. 21]. 
Пользовался большим почетом и влиянием в Балкарии, Карачае и у соседних народов. Еще до офи-
циального присоединения Балкарии к России Мырзакул Исмаилович стремился к установлению вза-
имоотношений с российской администрацией на Кавказе. Так, в 1826 г. он предпринимает попытки 
наладить торговые контакты, обращаясь с просьбами о разрешении приобретения хлеба на российской 
территории5.

11 января 1827 г. Мырзакул Урусбиев, совместно с представителями других обществ Балкарии и  Ди-
гории, в г. Ставрополе подал прошение командующему российскими войсками на Кавказской линии 
генерал-лейтенанту Э.Г. Эмануэлю с просьбой о защите и покровительстве императора Николая I. 
Прошение было благосклонно принято, и балкарские представители принесли присягу на вступление 
в российское подданство [5, с. 18, 19]. В этом же году в «Описании Кабарды» А.Я. Купфера отмечалось, 
что Мырзакул Урусбиев является одним из преданнейших российскому правительству людей [6, с. 159]. 

Обладая открытым и доброжелательным характером, Мырзакул привлекал к себе внимание ино-
странных ученых. Венгерский ученый Жан-Шарль де Бесс, занимавшийся проблемой этногенеза 
и   древней истории венгров, в 1829 г. записал у Мырзакула интересное предание, обозначенное им 
как «Легендарная история мадьярского князя». Бесс отмечает, что речь Мырзакула сопровождалась 
исключительно умелой жестикуляцией, а сам рассказ велся с легкостью и живостью, очаровавшей слу-
шателей [7, с. 831–833].

Известно, что Мырзакул Исмаилович был женат на дочери балкарского князя из Хуламского обще-
ства Султана Шакманова Татлыхан, в браке с которой родились сыновья: Исмаил, Хамзат, Асланбек 
(Александр) и Магомет, а также дочери: Аминат, Айша, Джаннет (Джюзек), Гошаях и Дигорхан. 

К сожалению, документальные материалы слабо освещают жизнь княгини Дигорхан, что во мно-
гом объясняется положением, традиционно занимаемым женщинами в общественной жизни карача-
ево-балкарского общества. Так, известные российские кавказоведы В.Ф. Миллер и М.М. Ковалевский, 
посетившие в июне 1883 г. дом наследников Исхака и Дигорхан Балкаруковых, вместе с родным пле-
мянником Дигорхан Сафар-Али Урусбиевым, отмечали: «Чем выше общественное положение чело-
века, тем в большей замкнутости живут у него женщины. Девушки вообще не выходят никуда одни, 
и  часто по целым месяцам сидят взаперти в сакле… Но и замужние отличаются нередко крайним рав-
нодушием ко всему, что за пределами не только их сакли, но даже комнаты» [8, с. 55].

Непосредственно же про Дигорхан они со слов ее племянника написали следующее: «Сафар в один 
их приездов с трудом уговорил свою, уже престарелую тетку выйти из ворот. Она дожила до старости, 
не видав даже своего аула» [8, с. 56].

Впрочем, нам удалось выявить документальные материалы, из которых видно, что после смерти 
мужа Дигорхан была вынуждена проявить более активное участие в жизни семейства. Так, она вклю-
чилась в судебный процесс о принадлежности земельного участка «Терен-Кол», начавшийся при жиз-
ни ее супруга, который считал этот участок своей собственностью.

После того, как Нальчикский Горский словесный суд распорядился передать участок претендовав-
шим на него бывшим крепостным крестьянам Исхака Балкарукова, Дигорхан отказалась выполнить 
это распоряжение. Как сообщал об этом приставу 2-го участка Нальчикского округа ее сын Али-Мурза: 
«...мать моя не сочла нужным собственность свою как неправильно присвоенную передавать в дру-
гие посторонние какие-либо руки, а потому волю матери, я, не в состоянии переломить, о чем мною 
Горскому Суду будет отдельно донесено». Дигорхан также обратилась с просьбой к почетным лицам 
Чегемского общества на общественном сходе рассмотреть вопрос о том, чтобы отложить передачу зе-
мельного участка «Терен-Кол» в другие руки до окончательного выяснения его законных владельцев. 
На эту просьбу почетные жители Чегемского общества ответили согласием и провели сход, на котором 
приняли решение обратиться с просьбой к начальству округа об отсрочке решения Нальчикского Гор-
ского словесного суда впредь до окончательного решения принадлежности участка «Терен-Кол»6.

5. Предписания начальника кордонной линии о вырубке леса для хозяйственных нужд // УЦГА АС КБР. Ф. 16. Оп. 1. Д. 2. Л. 10.
6. Дело о разрешении спора из-за участка земли между Балкароковым и Тоттаевым // УЦГА АС КБР. Ф. 22. Оп. 1. Д. 946. Л. 17об., 
33, 33 об.



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

460

Вертикальная стела №3.
Стела (160×36×18). Арабская эпитафия в восьми 

строках (Рис. 3). На тимпане в две строки нанесена 
формула шахады: لا اله الا الله و محمد رسول الله «Нет Бога 
кроме Аллаха. Мухаммад посланник Аллаха».

 ذو الحجـ ۱۳۱۰ ۱۵
 ضريح المرحوم

المغفور باخسانق
بن انلق ابنو

بلقروق غفر الله
ذنوبهم و جعل الجنة

مثواهم

Перевод:
«15 зульхиджа 1310 [29 июня 1893 г.]
Усыпальница покойного,
прощённого Басханука,
сына Иналука, сына
Балкарука. Да простит Аллах
его грехи, и он в раю 
да пребудет».

На торце с восточной стороны памятника, сни-
зу-вверх, одной строкой на северокавказском тюрки 
нанесено: 

مـسـلـمـن لر دعـا امـانـتـ در

Транслитерация: «Муслиманлар дуа аманат др».
Перевод: «Мусульмане, дуа (мольба за этого умер-

шего) вверяется (вам) в обязанность» (Рис. 3).
Из текста эпитафии следует, что она посвящена 

Басхануку Балкарукову. В соответствии со сведения-
ми, приводимыми в  посемейном списке Чегемского 
общества за  1886  г., Басханук родился в 1872 г.7 От-
цом Басханука (Баксанука) был Иналук Джарахмато-
вич, мать – Татлыхан Адиль-Гиреевна, которая про-
исходила из рода Урусбиевых. Басханук был старшим 

сыном в семье, у него было три брата: Ибрагим (он же Бийнегер. – прим. М.Б., А.Б.), Паша, Исмаил 
и  четыре сестры: Фатимат, Бийче, Кесамхан и Клычхан. По обычаю аталычества Басханук воспитывал-
ся в семье жителей Чегемского общества Бауаевых8. Уже упоминавшийся посемейный список свиде-
тельствует, что Басханук получил образование в Нальчикской горской школе, где выучил русский язык 
и грамоту. По окончании школы Басханук стал работать писарем Чегемского общества9. По сведениям 
старшины Чегемского общества Басханук заболел 4 июня 1894 г., а уже 8 июня того же года скончал-
ся. Внезапная смерть в двадцать два года, а также жалобы Басханука на тошноту и  желудочную боль 
перед смертью, вызвали у семьи предположение, что он был отравлен. Было проведено расследование, 
в   котором принимали участие старшина селения, его заместители, исполняющий дела начальника 
2-го участка Нальчикского округа поручик Бекмурзаев. Окружным врачом Грамматиковым была про-
ведена даже процедура эксгумации тела покойного. Следственные действия показали, что Басханук 

7. Посемейный список общества Чегемского (2 участок Нальчикского округа) // УЦГА АС КБР. Ф. 9. Оп. 1. Д. 34. Л. 8об.
8. Переписка с начальниками участков о скоропостижно умерших и случаях неестественной смерти // УЦГА АС КБР. Ф. 6. Оп. 1. 
Д. 317. Л. 50.
9. Дело по принятии мер по взысканию долгов, взятых из Кабардинской общественной суммы // УЦГА АС КБР. Ф. 6. Оп. 1. Д. 
232. Л. 90–90об.

Рис. 3



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

461

не  был отравлен, и его смерть наступила вследствие естественных причин10. Басханук был женат на 
кабардинской княжне Тотайхан Карамурзиной. Детей у них не было. 

Вертикальная стела №4.
Стела (155×30×12) с арабской эпитафией в  семь 

строк, нанесенной почерком насх (Рис.  4). На тим-
пане указан день смерти: (11 раджаба). Ниже, в от-
дельном поле, высечен год смерти: 1341   г.х., что 
соответствует 27 февраля 1923 г. Надпись высоко-
рельефная.

ضََريح المرحوم
المغفور

حاج ابراهيم
بن انِلق بن

بلقـروق
 غفرالله 11ذونوبه

وجعل الجنة
 مثواهم12   

Перевод:
«Гробница покойного, 
прощённого
Ибрахима-хаджи,
сына Иналукъа, сына 
Балкарука.
Да простит Аллах его грехи
и да сделает рай местом
его пребывания».

Текст эпитафии свидетельствует, что она посвя-
щена родному брату Басханука Ибрагиму (он   же 
Бийнегер. – прим. М.Б., А.Б.) Иналуковичу Балка-
рукову. Из информации в посемейном списке Че-
гемского общества следует, что он родился в 1875 
г., получил домашнее мусульманское образование, 
знал арабский язык13. В эпитафии к  имени Ибра-
гима добавлена приставка хаджи, означающая, что 
он выполнил одну из   главных обязанностей му-
сульманина и совершил паломничество (хадж) в Мекку. В книге Х.Л. Османова «Балкария сквозь века» 
опубликована групповая фотография, напечатанная в Константинополе (Стамбуле), на которой запе-
чатлен Балкаруков на обратном пути из Мекки на родину [9, с. 115]. Автор отмечает, что фотография 
датируется концом XIX  в. Если эта информация соответствует действительности, то Ибрагим-хаджи 
совершил паломничество неоднократно, так как имеются документальные свидетельства, что в марте 
1904 г. он, совместно с  другими паломниками, прибывшими в Россию на  турецком пароходе «Бассо-
ра» и неделю находился в  карантине Феодосии14.

Ибрагим-хаджи довольно активно занимался общественной деятельностью и избирался стар-
шиной Чегемского общества. В 1913 г. старшина Балкаруков приказом начальника Терской области  

10. Переписка с начальниками участков о скоропостижно умерших и случаях неестественной смерти // УЦГА АС КБР. Ф. 6. Оп. 
1. Д. 317. Л.-78об.
11. Правильно ذنوبه
12. Правильно مثواه
13. Посемейный список общества Чегемского (2 участок Нальчикского округа) // УЦГА АС КБР. Ф. 9. Оп. 1. Д. 34. Л. 8 об.
14. Фонд содействия развитию карачаево-балкарской молодежи «Эльбрусоид». Электронный ресурс. Доступно по ссылке: URI: 
http://www.elbrusoid.org/m/forum/forum7/topic11990 Дата обращения: 25.08.2024г.

Рис. 4



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

462

генерал-лейтенанта С.Н. Флейшера был награжден медалью «В память 300-летия Царствования 
Дома Романовых» [10, с. 125]. После революционных событий 1917 г. Ибрагим-хаджи подвергал-
ся различным преследованиям. Сохранилось его заявление в «Комиссию при правительстве Кабарды  
по  выяснению и удовлетворению убытков лиц, ограбленных и разоренных большевиками 1919 г.», в  ко-
тором Балкаруков сообщал о реквизированном у него имуществе на сумму в 55260 руб. [11, с. 309, 310]. 

Ибрагим-хаджи был женат на дочери таубия из Чегемского общества Барасбиевой Таужан Кубади-
евне. Их дети: сын Магомет и три дочери Софьят, Зулейха, Зубайда.

Вертикальная стела №5. 
Стела (103×28×20) (Рис. 5) с крупным геометриче-

ским орнаментом в круглой розетке на тимпане. 
Арабская эпитафия нанесена в высоком рельефе, 

почерком насх, в семи строках. Надпись частично по-
вреждена. 

المرحوم المقتول
شهيدًا فى معركة

 الكفار نغيْ
 بن كوجك
  بن كـلمـة

  .....غفر
 سنة ۱۲۸۸

Перевод:
«Покойный, убитый
шахид в войне 
с неверными, Ногай,
сын Кучука (Годжука),
сына Келемета.
Да простит ……
1288 год [1871–72 г.]».

В нижней части северной стороны памятника авто-
граф мастера:

صانعه
ينال بن 

مشـتـقـے
«Сделал 
Инал, сын
Мштк (Маштака)15». 

Из эпитафии можно понять, что она посвящена 
таубию Ногаю Гожуковичу Келеметову. Из докумен-
тальных материалов известно, что Гожук Келеметов 
был женат на дочери таубия из Урусбиевского обще-
ства Али Урусбиева – Кирмахан16. У Ногая было пять 
братьев: Исса, Кертыбий, Клычбий, Махмуд, Хили 
и  три сестры: Даумхан, Чилле и N. Братья Ногая были 
известны физической силой, отвагой и удалью. Так, 
Исса был известным абреком и скрывался от преследо-
ваний царской администрации на Кубани в адыгских  

15. Или مـسـتـق   Мстк.
16. Дело о выделении части имения матери Басията Эбуева от сыновей Урусбия Урусбиева // УЦГА АС КБР. Ф. 22. Оп. 1. Д. 249. 
Л. 11.

Рис. 5



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

463

и  карачаевских селениях. В июне 1843 г. Исса был окружен в Карачае и ему предложено было сдаться. 
На это требование Исса ответил отказом и предпочел сдаче в плен погибнуть с оружием в руках17.

Известный дагестанский просветитель, общественный деятель, этнограф и юрист Башир Далгат 
в  работе 1896 г. «Поездка к Чегемским ледникам» оставил описание одного из братьев Ногая, к  со-
жалению, не упомянув его имени. В частности, он привел пример его ловкости и смелости: «... Ке-
леметов полетел на покатый лед, к нашему удивлению, стал на ноги и, благодаря своей ловкости, 
успел сохранить равновесие, на что способны только альпийские охотники, представителем кото-
рых, несомненно, был и он (достаточно сказать, что Келеметов один неустрашимо ходил на медведей 
и  кабанов и охотился за турами под снежной линией, для того чтобы признать его образцовым и  не-
устрашимым охотником; раз как-то он сел верхом на огромного кабана и скакал на нем до тех пор, 
пока зверь не упал, лишившись сил)» [12, с. 51, 52]. 

В этой же работе Далгат приводит рассказ, записанный со слов жителей Чегемского общества, 
о   подвиге Ногая Келеметова, имя которого он записал в форме «Нухай». Далгат сообщает, что 
до  80-х годов XIX столетия между чегемцами и их соседями грузинами-сванами имели место погра-
ничные столкновения. Во время одного из таких столкновений сваны напали на Чегемское общество 
и угнали скот с пастбища, находящегося на расстоянии от Чегема около перевала в Сванетию. Из-
вещенные о похищении жители Чегема прибыли к месту событий, когда сваны и похищенный ими 
скот находился уже на пути в Сванетию. В этой связи чегемцы посчитали, что уже не смогут догнать 
похитителей и отбить свое имущество и решили вернуться домой. Только князь Келеметов посчитал 
невозможным для себя отказаться от погони и единолично отправился в Сванетию. 

Оказавшись в Сванетии, он встретил своего кунака, которому объявил о своем желании вернуть 
в  Чегем, похищенный сванами скот. Кунак пытался убедить Ногая отказаться от своего намерения, 
отмечая, что он и так продемонстрировал свою отвагу, явившись к похитителям в одиночку. В про-
тивном случае, объяснял он, Ногай погибнет напрасно, не добившись поставленной цели. Не послу-
шав подобных доводов, Ногай бросился на похитителей с обнаженной шашкой, уничтожив двенад-
цать человек, прежде чем его убили [12, с. 42, 43]. 

Следует отметить, что данные Б. Далгата дополняются и корректируются архивными материала-
ми. Так, описываемый им набег сванов на чегемские коши произошел в 1873 г. Жители сел. Мулах, 
так называемой Вольной Сванетии, в количестве 300–400 человек, под предводительством старши-
ны селения Каспулата и его сына Бейбу, напали на коши Исмаила Акаева и Кокая Тудуева, захватили 
большое количество скота и взяли в плен четырех мальчиков. Из бросившихся в погоню тридцати 
чегемцев только шестеро (Чолур Атаев, Ногай Келеметов, Кучук Коджашев, Заурбек Тоттаев, Кокай 
и Мисост Тудуевы) сумели настичь похитителей на перевале в пределах Сванетии. В завязавшейся 
перестрелке чегемцы Мисост Тудуев и Ногай Келеметов были убиты, а Чолур Атаев ранен. Сваны 
потеряли убитыми трех человек и столько же ранеными. 

За телом Ногая в Сванетию через несколько дней отправился его родственник Чепе Келеметов 
и  Карамурза Аппаев. С помощью старшины сванского селения Мести тело Ногая, на котором оказа-
лось семь ран, получилось доставить в Верхний Чегем18. 

Приведенные документальные материалы позволяют сделать вывод о героизме как Ногая Келе-
метова, так и его пятерых соратников, не испугавшихся вступить на чужой территории в смертельное 
сражение с похитителями, многократно превышавшими их по численности. При этом, в описывае-
мом событии князь Ногай Келеметов сыграл выдающуюся роль. Подвиг Келеметова был увековечен 
в поэме на карачаево-балкарском языке «Кереметланы Мухайны тауруху» известным религиозным 
и общественным деятелем Балкарии Даут-Хаджи Шаваевым (1800–1892) [13, с. 235–237]. 

17. Рапорта командиров полков об усилении надзора за лицами, находящимися под наблюдением // УЦГА АС КБР, ф. 16, оп - 1, 
д – 231, л.170.
18. Рапорты о нападении сванов на чегемцев // УЦГА АС КБР. Ф. 3. Оп. 1. Д. 183. Л. 1-16.



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

464

Вертикальная стела №6. 
Стела с арабской эпитафией, нанесенной в девять 

строк. Надпись высокорельефная, плоская, выполнена 
почерком насх. Вверху стелы крупный полумесяц с пя-
тиконечной звездой. (Рис. 6).

۱۳٤۱
ضريح المرحوم
 المغفور يا الله
بك مُرزا حاج

بن كوجق حاج
ابنو بارىسبى

غفرالله ذنوبــهم
وجعل الجنة

مثواهم

Перевод:
«1341 [1922–23 г.]
Усыпальница покойного, 
Прощенного. О, Аллах! 
Бек-мурзы хаджи,
сына Куджук-хаджи
сына Барисбия.
Да простит Аллах его грехи
и да сделает рай местом
его пребывания».

В нижней части южной стороны тамга (фамильный 
знак. – прим. М.Б., А.Б.) князей Барасбиевых.

Эпитафия посвящена Бекмурзе (он же Исмаил) Ку-
чуковичу Барасбиеву. В архивных документах его часто 
называют Хаджи, так как он совершил паломничество в 
Мекку, а также Гитче, что в переводе с балкарского язы-
ка означает «младший». Исмаил (Бекмурза) был млад-
шим сыном известного балкарского общественного де-
ятеля XIX в. подпоручика Кучука Барасбиева, краткие 
биографические данные о нем рассматривались нами 
в упомянутой выше статье «Балкарские аристократы – 
участники депутации 1852–1853 гг. в Санкт-Петербург» 

[3, с. 62, 63]. Можно отметить, что в эпитафии приводятся неизвестные для нас ранее сведения об отце 
Исмаила, который именуется с приставкой «хаджи», следовательно, он совершил паломничество в 
Мекку. Мать Бекмурзы была дочерью чегемского князя Бийнегера Келеметова. 

Семья Бекмурзы пользовалась авторитетом в обществе и у царской администрации. После введения 
в Кабарде и Балкарии правил самоуправления в 1860 г., его отец был назначен первым старшиной 
Чегемского общества. На этом посту Кучука сменил старший брат Бекмурзы Кубади19. Старшиной Че-
гемского общества был и другой брат Исмаила – Али [14, с. 441]. Выявленные документальные мате-
риалы свидетельствуют, что Исмаил также пользовался уважением своих земляков. Так, в 1892 г. его 
и трех других сельчан избрали доверенными лицами от с. Верхний Чегем для участия в выборах судей 
и народного кадия в Нальчикский Горский словесный суд20. В этом же году Бекмурза был назначен 

19. Документы о работе комиссии (Чегемского общества Нальчикского округа) // Центральный государственный архив Респу-
блики Северная Осетия-Алания (далее ЦГА РСО-А). Ф. 270. Оп. 1. Д. 3. Л. 44.
20. Дело по принятии мер по взысканию долгов, взятых из Кабардинской общественной суммы // УЦГА АС КБР. Ф. 6. Оп. 1. Д. 
232. Л. 20 об.

Рис. 6



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

465

опекуном над тяжело больным ветераном русско-турецкой войны 
1877–1878 гг. прапорщиком Хан-Гиреем Келеметовым, его семей-
ством и имуществом21. Бекмурза-хаджи был женат на дочери тау-
бия Безенгиевского общества Балкарии Муссы Суюнчева Балдан. 
У них родились сын и две дочери: Даумхан и Тышох.

Вертикальная стела №7. 
Стела (100×26×15) с арабской эпитафией, нанесенной в шесть 

строк, разделённых бордюрам. Надпись высокорельефная, пло-
ская, выполнена почерком насх. В верхней части стелы изображе-
ны две розетки и каплевидный знак22. (Рис. 7).

دَومخان
بنت حاج اسماعيل

بن حاج كوچك
بن برسبى

ســــــنــه ۸
فى ســـنـة ۱۳۱۵

Перевод:
«Даум-хан,
дочь Хаджи-Исмаила,
сына Хаджи-Кучука23,
сына Барасбия
ее возраст 8 [лет]
в 1315 году [1897/98 г.]» .

Текст эпитафии свидетельствует, что она посвящена дочери 
Исмаила (Бекмурзы) Хаджи Кучуковича Барасбиева. Из эпита-
фии следует, что девочка умерла в раннем детстве. К сожалению, 
на данный момент мы не смогли выявить каких-либо биографи-
ческих данных о Даумхан. 

Вертикальная стела №8.
Эпитафия на арабском языке нанесена в одиннадцать строк 

(Рис. 8). Надпись высокорельефная, размытая. Частично утраче-
на. 

المرحومة
المغفورة

صاحبت هذ
 المنصب24

سالمت زوجت
عمر بن برسبي
غفرالله ذنوبها

صانعتـ  لا
زاهرت

عمل اينال
۱۳۱۱

21. Дело о спорном участке между жителями Чегемского общества Иналуко Бал-
кароковым и Кучуком Барасбиевым // ЦГА РСО-А. Ф. 12. Оп. 3. Д. 681. Л. 5.
22. Интересно, что в Дагестане подобный орнамент встречается на надмогильных 
памятниках представителей шамхальского дома. В данном случае наличие подоб-
ного орнамента пока необъяснимо.
23. Вариант прочтения: Годжук.
24. Должно быть ошибочное написание арабского слова المنصوب что значит «уста-
новленный».

Рис. 7, 8.



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

466

Перевод:
«Покойная
прощёная
хозяйка этого установленного 
камня 
Салимат, жена
Умара, сына Барасбия.
Да простит Аллах её грехи.
мастер…(?)
сделал Ийнал
1311 [1893 – 94 г.]».

В связи с тем, что в роду Барасбиевых был только один Умар, мы считаем, что эпитафия посвящена 
жене Барасбиева Умара Батырбиевича, скончавшегося 10 декабря 1886 г.25 Предполагаемая девичья 
фамилия Салимат устанавливается из документов наследственного дела 1908–1909 гг. таубиев из Мал-
карского общества Балкарии Амирхановых, в которых отмечено, что матерью сына Умара Барасбиева 
Каншау была дочь Алибека Амирханова26. Других сведений о Салимат на данный момент нам выявить 
не удалось. 

Вертикальная стела №9. 
Стела (70×21×19) с арабской эпита 1893 – 94   г. 

фией, нанесенной в семь строк. Надпись высокоре-
льефная, плоская, выполнена почерком насх (Рис. 9).

  المرحوم27
 صونية

بنت پاش
  بن برسبـي

 فاعله احمد
بن  رمضان

۱۳۴۵

Перевод:
«Покойная 
Суният,
дочь Паши,
сына Барасбия.
Сделал [камень] Ахмад,
сын Рамазана
1345 [1926–27 г.]».

Из текста эпитафии следует, что она посвящена 
дочери Паши Кубадиевича Барасбиева. Нам извест-
но, что Паша был дважды женат. Первая его супруга, 
Шамкыз, была дочерью таубия Урусбиевского обще-
ства Хамзата Урусбиева, а  вторая – Фатима, дочерью 
таубия из общества Малкар Аслан-Гирея Заниюкова. 

25. Прошения жителей Терской области в канцелярию начальника Терской области по разным вопросам // ЦГА РСО-А. Ф. 12. 
Оп. 3. Д. 38. Л. 7об.
26. Журнал регистрации судебных дел и решений по ним // УЦГА АС КБР. Ф. 22. Оп. 1. Д. 5991. T. 2. Л. 453об. - 459 об.
27. Правильно المرحومة – покойная. Мастера, которые наносили эпитафии, не всегда владели арабским языком и могли допускать 
ошибки.

Рис. 9



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

467

К сожалению, мы не знаем какая из жен была матерью Саният. У Саният было два брата: Жунус (мать 
Урусбиева), Мухарбек (мать Заниюкова) и сестра Лейла (мать Урусбиева). Можно отметить, что Жу-
нус  – первый профессиональный актер из карачаево-балкарцев. В 1930 г. он завершил учебу в Да-
гестанском техникуме драматического искусства и стал служить в Кумыкском национальном театре 
в  г.  Махачкала [15, с. 184, 185]. 

Вертикальная стела №10. (Рис. 10). 
Стела (201×55×30) с арабской эпитафией. Текст 

эпитафии вписан в восемь полей. 
Надпись высокорельефная, плоская, выполнена 

почерком насх. 
Нижние поля подверглись эрозии.

المغفور
الحاج )؟( موسى برسبي زاده

وهو وان كان في شبابه من الغافلين في الدين
لكن بعد سن الشيوخة....28  ينتبه... واطلب الجمعة والجماعة

على الدّ فكان ذو رحمة واحسان على كل محتاج
وضعيف انسانا وحيوانا وقد اعان  في عمارة  المسجد

  ... [القعـ]دة29 ۱٣٣۲
30.... 

Перевод:
«Покойный прощенный паломник Муса Барасбий 

заде … 
он несмотря на то, что был в своей молодости 

в  числе беспечных к религии 
однако после [достижения] возраста старости … 

он проявил внимание к джум‘а и джама‘ат 
… он был милостивым, благодетельным по отно-

шению к каждому нуждающемуся, 
будь это человек или животное, и он помог в по-

стройке мечети.
5. …
6. …
1332 ал-ка‘[ада] [18 ноября 1914 г.]».

В виду особой сложности в чтении этой эпитафии мы приводим схему, по которой, по нашему мне-
нию, должен читаться текст в полях.

2 1
3 4
5 6
7 8

Данная стела расположена в стороне и несколько выше по склону холма от основной группы рас-
сматриваемых в статье памятников. Текст эпитафии свидетельствует, что она посвящена Барасбиеву 
Муссе Келеметовичу. В документах Мусса называется также Басиатовым – по имени деда Басиата. 
Отец Муссы от имени Чегемского общества принимал участие в балкаро-дигорском посольстве 1827 г. 
к командующему российскими войсками на Кавказе генерал-лейтенанту Эмануэлю в г. Ставрополь, в 
результате которого Балкария добровольно вошла в состав Российской империи [3, с. 62]. Год рожде-

28. Не оговоренные многоточия являются словами, которые нам не удалось прочитать.
29. Камень подвергся эрозии в нижней части, вследствие чего текст невозможно прочесть.
30. Камень подвергся эрозии в нижней части, вследствие чего текст невозможно прочесть.

Рис. 10



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

468

ния Муссы устанавливается из одного документа, в котором отмечено, что в 1868 г. ему было 36 лет31. 
Исходя из  этого, можно считать, что он родился в 1832 г. У Муссы была одна родная сестра – Даумхан, 
вышедшая замуж за таубия из общества Малкар Кучука Абаева. Племянник Муссы Мисост Абаев счи-
тается выдающимся представителем балкарского народа, первым историком из числа балкарцев.

После смерти отца Мусса проживал некоторое время совместно со своим дядей Кучуком Басиато-
вичем, младшим братом отца. Этот факт стал известен благодаря зафиксированному в мае 1871 г. про-
шению Кучука и Муссы Барасбиевых приставу 2-го участка Георгиевского округа, в состав которого 
входила тогда Балкария, о том, что за 5 или 6 лет до этого они продали пахотный участок земли под 
названием «Кокай-сабан» за 350 руб. серебром односельчанину Исмаилу Мамашеву. Из этой суммы 
они получили только 50 рублей. Оставшуюся часть долга Мамашев не отдал им, так как они в скором 
времени после продажи перестали жить одним хозяйством и разделили свое имущество32.

Мусса Келеметович был одним из известных общественных деятелей не только Чегемского обще-
ства, но и всей Балкарии второй половины XIX столетия. С 1855 г. он состоял на службе в горской 
милиции33. В «Наградном списке лицам, представляемым к наградам» по Нальчикскому округу Тер-
ской области, составленному 20 декабря 1891 г., приводится краткая характеристика его служебной 
деятельности. В частности, сообщается, что он имел звание урядника и «в течение шестнадцати лет 
добросовестно и честно исполнял должность старшины Чегемского общества». Также отмечается, что 
Барасбиев был награжден двумя медалями: в 1869 г. – серебряной, с надписью: «За усердие», для но-
шения в петлице, на Станиславской ленте, и в 1875 г. – золотой, с аналогичной надписью, и на такой же 
ленте. Составители документа представляли Барасбиева к награждению званием юнкера милиции34. 
Звание юнкера Муссе присвоено не было, что видно из письма канцелярии начальника Терской обла-
сти от 3 сентября 1893 г. за №9539 начальнику Нальчикского округа, в котором сообщалось о награж-
дении урядника Муссы Барасбиева золотой медалью для ношения на груди35.

Особо можно отметить, что должность старшины Чегемского общества Барасбиев занимал 
до  1898  г., установив своеобразный рекорд по продолжительности нахождения в должности старши-
ны (23 года) среди балкарцев [16, с. 476].

Подпись Муссы стоит под важными документами в истории Кабарды и Балкарии. В частности, со-
вместно с кабардинскими аристократами он подписал докладную записку на имя начальника Терской 
области М.Т. Лорис-Меликова, поданную 8 августа 1866 г., в которой предлагались условия освобо-
ждения крестьян от крепостной зависимости. Документ подписали представители 49 кабардинских 
знатных родов. Помимо Барасбиева этот документ подписали только два балкарца – Кайсын Суншев 
(Суюнчев. – прим. М.Б., А.Б.) и Измаил Мамышев (Мамашев. – прим. М.Б., А.Б.) [17, с. 101–104]. 10 ок-
тября 1873 г. совместно с тринадцатью доверенными от населения Большой и Малой Кабарды, а также 
обществ Балкарии, он подписал условие с предпринимателями З. Фрахтманом и И. Лиевым о предо-
ставлении им права добывать каменный уголь на общественных землях Кабарды и Балкарии с уплатой 
в так называемую Кабардинскую общественную сумму трети полученного дохода36. Совместно с ше-
стью аристократами, представлявшими все пять обществ Балкарии, Мусса 7 декабря 1887 г. подписал 
«Записку о Горских Тау-Биях», поданную на имя начальника Терской области и призванную наделить 
балкарских феодалов соответствующими их происхождению правами [18, с. 53–61].

После прекращения деятельности в качестве старшины Чегемского общества Мусса Келеметович 
сосредоточил свое внимание на занятии домашним хозяйством. Начальник межевого управления 
Терской области М.З. Кипиани в 1884 г. указывал Барасбиева среди наиболее крупных землевладель-
цев своего общества [19, с. 65]. Следует отметить, что земли Муссы располагались не только в горах 
Балкарии, но и на равнинах Кабарды. Так, у представительницы кабардинского дворянского рода 

31. Дело о разделе участка земли между братьями Сайдумовыми // УЦГА АС КБР. Ф. 24. Оп. 1. Д. 350. Л. 17.
32. Дело о взыскании денег с Мамашева в пользу прапорщика Барасбиева с таубия Муссы Барасбиева за участок земли // УЦГА 
АС КБР. Ф. 22. Оп. 1. Д. 135. Л. 1, 1об.
33. Материалы о награждении горцев (предписания начальника Терской области, рапорты, наградные листы, послужные списки 
и др.) // УЦГА АС КБР. Ф. 2. Оп. 3. Д. 21. Л. 70.
34. Переписка с начальником Терской области о представлении к наградам чиновников округа // УЦГА АС КБР. Ф. 6. Оп. 1. 
Д.  215. Л. 15.
35. Список военнослужащих, представленных к награде за усердие в военной службе // УЦГА АС КБР. Ф. 6. Оп. 1. Д. 267. Л. 25, 
25об.
36. Рапорты о выдаче свидетельств на право разработки рудных и минеральных месторождений // УЦГА АС КБР. Ф. 3. Оп. 1. 
Д.  190. Л. 24, 24об.



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

469

Кошероковых Кайсур он в 80-х гг. XIX в. купил довольно крупный участок в 280 десятин37. В списке 
балкарских коневодов за 1903 г. отмечено, что у Муссы имелось 89 лошадей. По количеству лошадей 
в Чегемском обществе он уступал только князю Дадашу (Исламу) Балкарукову, у которого было 102 
лошади38.

Мусса Келеметович был неоднократно женат. Нам известно о пяти его женах: грузинская (сванская) 
княжна Дадешкелиани NN; чегемская княжна Кучукова Нальмесхан Эдиковна; чегемская княжна Ку-
чукова Татлыхан Темирбулатовна; осетинская (дигорская) княжна Карабугаева Черкес Мажидовна; 
карачаевскя княжна Дудова Гогуш Нануевна. У Муссы было пять сыновей: Исмаил, Келемет, Магомет 
(Махай), Мырзакул, Темрюк и три дочери: Дигорхан, Радим и Фатимат.

Завершая данное исследование, можно прийти к выводу, что содержание эпитафий балкарских 
аристократов, похороненных на кладбище с. Эльтюбю (Верхний Чегем), расширяет наши представ-
ления в генеалогии аристократии и углубляет в целом исторические знания по истории и культуре 
балкарского народа.

Финансирование: Исследование выполнено при финансовой поддержке Внутреннего гранта 
КБГУ (Договор №12)

Funding. This research was conducted with financial support from an internal grant provided by 
Kabardino-Balkarian State University (KBSU) (Agreement No. 12).

37. Списки частных владельцев и данные о количестве обмениваемой ими земли // УЦГА АС КБР. Ф. 6. Оп. 1. Д. 127. Л. 72об, 73.
38. Переписка с областным правлением о состоянии скотоводства. Списки коневодов Большой Кабарды и Горских обществ // 
УЦГА АС КБР. Ф. 6. Оп. 1. Д. 608. Л. 11, 11об.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Текеев К.М. Карачаевцы и балкарцы. Традиционная 
система жизнеобеспечения. М.: Наука, Главная редакция 
восточной литературы, 1989. - 448 с.

2. Батчаев В.М. Балкария в XV – начале XIX вв. М.: ООО 
«ТАС-ИЗДАТ», 2006. – 190 с.

3. Баразбиев М.И. Балкарские аристократы – участники 
депутации 1852–1853 гг. в Санкт-Петербург // Известия 
Кабардино-Балкарского государственного университета. Т. 
III. №3. Нальчик, 2013. С. 60–68.

4. Карачаево-балкарские деятели культуры XIX – 
начала XX вв. Т. 1 / Составление, вводная статья, научный 
комментарий Т.Ш. Биттировой. Нальчик: «Эльбрус», 1993. – 
265 с.

5. Живая старина. № 2. Нальчик, 1992. 
6. Битова Е.Г. Социальная история Балкарии XIX века: 

(Сельская община). Нальчик: «Эльбрус», 1997.- 173 с.
7. Ж-Ш. де Бесс. Путешествие в Крым, на Кавказ, в Грузию, 

Армению, Малую Азию и в Константинополь // Адыги, 
балкарцы и карачаевцы в известиях европейских авторов XIII 
– XIX вв. Нальчик, 1974.

8. Миллер В., Ковалевский М. В Горских обществах 
Кабарды // Балкария: Страницы прошлого. Вып. 4. Нальчик, 
2007. С. 11–60.

9. Османов Х.Л. Балкария сквозь века. Владикавказ: «ИПО 
СОИГСИ», 2009. – 259 с.

10. Опрышко О.И. Приказ о награждении сельских 
старшин Нальчикского округа как исторический источник. 
1913 год // Генеалогия Северного Кавказа. Нальчик, 2006, 
№16. С. 123–126. 

11. Материалы "Комиссии" при правительстве Кабарды по 
выяснению и удовлетворению убытков лиц, ограбленных и 
разоренных большевиками 1919 г. Составитель Яхтанигов Х.Х. 
Нальчик: «Принт-Центр», 2013. – 370 с.

REFERENCES

1. Tekeev KM. Karachais and Balkars. Traditional life support 
system. Moscow: Nauka Publ., Vost. Lit., 1989. (In Russ)

2. Batchaev VM. Balkaria in the 15th–early 19th centuries. 
Moscow: TAS-IZDAT LLC, 2006. (In Russ)

3. Barazbiev MI. Balkar aristocrats – participants in the dep-
utation of 1852–1853 to Sainte-Petersburg. News of the Kab-
ardino-Balkarian State University. Nalchik, 2013; 3(3): 60-68. 
(In Russ)

4. Karachay-Balkarian cultural figures of the 19th–early 20th 
centuries. Vol. 1. Comp., introd., and scientific comm. by T.Sh. Bit-
tirova. Nalchik: Elbrus, 1993. (In Russ)

5. Zhivaya Starina. Nalchik, 1992; 2. (In Russ)
6. Bitova EG. Social History of Balkaria in the 19th Century: 

(Rural Community). Nalchik: Elbrus, 1997. (In Russ)
7. de Besse J.-C. Journey to the Crimea, the Caucasus, Georgia, 

Armenia, Asia Minor and Constantinople. Adyghe, Balkars and 
Karachais in the Accounts of European Authors of the 13th–19th 
Centuries. Nalchik, 1974. (In Russ)

8. Miller V., Kovalevsky M. In the Mountain Societies of Ka-
barda. Balkaria: Pages of the Past. Nalchik, 2007; 4: 11-60. (In 
Russ)

9. Osmanov KhL. Balkaria through the centuries. Vladika-
vkaz: IPO SOIGSI, 2009. (In Russ)

10. Opryshko OI. Order on rewarding village elders of the Nal-
chik district as a historical source. 1913. Genealogy of the North 
Caucasus. Nalchik, 2006; 16: 123-126. (In Russ)

11. Materials of the “Commission” under the government of 
Kabarda for the clarification and satisfaction of losses of persons 
robbed and ruined by the Bolsheviks in 1919. Comp. by Yakhtani-
gov H.Kh. Nalchik: Print-Center, 2013. (In Russ)

12. Dalgat B. Trip to the Chegem glaciers. Karachay and 
Balkaria: Pages of the past. Nalchik, 2009; 9(14): 35-53. (In Russ)

13. Reflections on Life. The Original Poetry of Daut-Khadzhi 



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

470

12. Далгат Б. Поездка к Чегемским ледникам // Карачай 
и Балкария: Страницы прошлого. Нальчик, 2009, Вып. 9 (14). 
С. 35–53.

13. Раздумья о жизни. Авторская поэзия Даут-Хаджи 
Шаваева (Абайханова) (поэмы, зикиры, стихи), 1800–1892. 
Составители: Малкондуев Х.Х., Абаева С.К., Берберов Б.А. 
Нальчик: «Принт-Центр», 2018. – 407 с.

14. Опрышко О.Л. Коневодство в Нальчикском округе в 
период Первой мировой войны (1914–1917) // Исторический 
вестник: VIII выпуск. К 60-летию В.Х. Кажарова. Нальчик, 
2009. С. 345–460.

15. Абдуллатипов А.-К.Ю. Темирболат Бейболатов. 
Махачкала: Даг. кн. изд-во, 1995 – 287 с.

16. Темукуев Б.Б. Балкарская общественная колесная 
дорога. Нальчик: Издательство М. и В. Котляровых, 2008 – 
672 с.

17. Кудашев В.Н. Исторические сведения о кабардинском 
народе. Нальчик: «Эльбрус», 1991. – 190 с.

18. Башиев А.М. «Записка о Горских Тау-Биях»: 
новый источник по сословной структуре балкарцев // 
Кавказоведение: опыт, проблемы и перспективы. Материалы 
Всероссийской научной конференции с международным 
участием, посвященной 100-летию известного ученого-
кавказоведа, профессора В.П. Невской. Карачаевск, 18-19 
октября 2019 г. С. 53–61.

19. Кипиани М.З. Пять Горских обществ Большой Кабарды, 
или таули // Балкария: Страницы прошлого. Вып. 1. Нальчик, 
2005. С. 57–68.

Поступила в редакцию 22.01.2025 г. 
Принята в печать  11.02.2025 г. 
Опубликована 15.09.2025 г.

Shavaev (Abaikhanov) (poems, zikirs, verses), 1800–1892. Comp. 
by Malkonduev Kh.Kh., Abaeva S.K., Berberov B.A. Nalchik: 
Print-Center, 2018. (In Russ)

14. Opryshko OL. Horse Breeding in the Nalchik District 
During the First World War (1914–1917). Historical Bulletin: Issue 
VIII. To the 60th Anniversary of V.Kh. Kazharov. Nalchik, 2009: 
345-460. (In Russ)

15. Abdullatipov A-KYu. Temirbolat Beybolatov. Makhachka-
la: Dagbook Publ., 1995. (In Russ)

16. Temukuev BB. Balkarian Public Wheeled Road. Nalchik: 
M. and V. Kotlyarovs’ Publ., 2008. (In Russ)

17. Kudashev VN. Historical Information about the Kabard-
ian People. Nalchik: Elbrus, 1991. (In Russ)

18. Bashiev AM. “Note on the Mountain Tau-Biyas”: A New 
Source on the Class Structure of the Balkars. Caucasian Studies: 
Experience, Problems, and Prospects. Proceedings of the All-Rus-
sian Scientific Conference with International Participation Dedi-
cated to the 100th Anniversary of the Renowned Caucasian Schol-
ar, Professor V.P. Nevskaya. Karachayevsk, October 18-19, 2019: 
53-61. (In Russ)

19. Kipiani MZ. Five Mountain Societies of Greater Kabarda, 
or Tauli. Balkaria: Pages of the Past. Nalchik, 2005; 1: 57-68. (In 
Russ)

Received 22.01.2025
Accepted  11.02.2025
Published 15.09.2025



471

Исследовательская статья

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213471-482

ИСТОРИЯ, АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОГРАФИЯ КАВКАЗА. Т. 21. № 3. 2025. С. 471-482

Абдусаламов Магомед-Паша Балашович
д.и.н., профессор кафедры гуманитарных дисциплин
Дагестанский государственный университет народного хозяйства, Махачкала, Россия
vikingpasha@mail.ru

ЭКОНОМИЧЕСКИЕ ВЗАИМООТНОШЕНИЯ 
ШАМХАЛОВ И ЗАСУЛАКСКИХ ПРАВИТЕЛЕЙ 

С РОССИЙСКОЙ АДМИНИСТРАЦИЕЙ НА КАВКАЗЕ 
ВО ВТОРОЙ ПОЛОВИНЕ XVIII ВЕКА

Аннотация. Цель статьи ― реконструировать картину торговых взаимоотношений кумыкских земель с Рос-
сией второй половины XVIII столетия на основании архивных материалов Центрального государственного архи-
ва Республики Дагестан, фонда №379 «Кизлярский комендант». Исследование истории торгово-экономических 
связей Российской империи с северокавказскими народами была и остается одним из приоритетных направлений 
в  отечественном кавказоведении. Частично освещены торговые взаимоотношения России с отдельными народа-
ми, так как акцент отечественных кавказоведов направлен в основном на исследование российско-торговых эко-
номических связей в целом. В представленной статье автором предпринята попытка восполнить данный пробел. 
Статья подготовлена с опорой на исторический и логический методы исследования. Исторический метод позво-
лил объективно и достоверно исследовать российско-кумыкские торговые отношения в их развитии. Логический 
метод позволил прийти к выводам и обобщениям о том, что ко второй половине XVIII в. торговые связи кумыков 
с Россией приобрели качественно новый этап в своем развитии, явились своего рода прологом к инкорпорации 
в состав Российской империи. Автор приходит к выводам: во-первых, интеграция кумыкских государственных 
образований в состав Российской империи была во многом обусловлена тесными русско-кумыкскими торговы-
ми связями, сближением их экономических интересов; во-вторых, инкорпорация кумыкских земель в российское 
экономическое пространство дала большой импульс хозяйственной жизни региона, подняла на новый уровень 
развития; в-третьих, через кумыкские государственные образования Россия, гибко и прагматично используя хо-
зяйственные рычаги, усилила не только свое экономическое присутствие в регионе, но и инициировала полити-
ческое проникновение, в конечном счете, завершившееся полным вхождением Дагестана в состав России. Тесные 
торговые контакты кумыкских государственных образований с Россией сыграли роль важного фактора, детер-
минировавшего тенденцию к бесповоротному формированию идеи интеграции не только в экономическое, но и 
политическое и  культурное российское пространство. 

Ключевые слова: Россия; Кавказ; Кизляр; комендант; кумыкские государственные образования; экономика; 
торговля; пророссийская ориентация; инкорпорация

© Абдусаламов М.-П.Б., 2025
© Дагестанский федеральный исследовательский центр РАН, 2025

Для цитирования: Абдусаламов М.-П.Б. Экономические взаимоотношения шамхалов 
и засулакских правителей с российской администрацией на Кавказе во второй половине 
XVIII веке // История, археология и этнография Кавказа. 2025. Т. 21. No  3. С. 471-482. doi.
org/10.32653/CH213471-482



472

Research paper

HISTORY, ARСHAEOLOGY  AND ETHNOGRAPHY OF THE CAUCASUS. V. 21. № 3. 2025. P. 471-482

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213471-482

For citation:  Abdusalamov M.-P. B. Economic Relations Between Shamkhals and Zasulak Rulers 
and the Russian Administration in the Caucasus in the Second Half of the 18th Century. History, 
Archeology and Ethnography of the Caucasus. 2025. Vol. 21. N. 3. P. 471-482. doi.org/10.32653/
CH213471-482

© Abdusalamov M.-P. B., 2025  
© Daghestan Federal Research Centre of RAS, 2025

Magomed-Pasha B. Abdusalamov
Dr. Sci., Prof. at the Dep. of Humanities
Dagestan State University of National Economy, Makhachkala, Russia
vikingpasha@mail.ru

ECONOMIC RELATIONS BETWEEN SHAMKHALS 
AND ZASULAK RULERS AND THE RUSSIAN 

ADMINISTRATION IN THE CAUCASUS 
IN THE SECOND HALF OF THE 18TH CENTURY

Abstract. This study reconstructs the trade relations between the Kumyk territories and the Russian Empire during 
the second half of the eighteenth century, utilizing archival materials from the Central State Archives of the Republic of 
Dagestan, specifically Collection No. 379, “Kizlyar Commandant.” The exploration of trade and economic interactions 
between the Russian Empire and the peoples of the North Caucasus remains a central focus within Russian Caucasus 
studies. Although existing scholarship has primarily addressed Russian trade and economic relations with the region in 
broad terms, detailed analyses of interactions with specific ethnic groups, such as the Kumyks, remain limited. This article 
seeks to address this scholarly gap. Employing both historical and logical research methodologies, the study ensures an 
objective and rigorous examination of Russian-Kumyk trade relations in their historical development. The historical method 
facilitates a reliable reconstruction of these relations, while the logical method enables the formulation of conclusions and 
generalizations. The analysis reveals that, by the second half of the eighteenth century, Russian-Kumyk trade relations 
had evolved to a qualitatively new stage, laying the groundwork for the Kumyk territories’ incorporation into the Russian 
Empire. The study concludes that: first, the integration of Kumyk polities into the Russian Empire was significantly driven 
by robust Russian-Kumyk trade ties and the alignment of their economic interests; second, the incorporation of the Kumyk 
territories into the Russian economic sphere substantially enhanced the region’s economic vitality, elevating it to a new 
developmental level; and third, through strategic and pragmatic economic engagement with the Kumyk polities, Russia not 
only solidified its economic influence in the region but also initiated political penetration, ultimately leading to Dagestan’s 
complete integration into the Russian Empire. Close trade connections between the Kumyk polities and Russia played a 
pivotal role in fostering the irreversible trend toward integration into Russia’s economic, political, and cultural spheres.

Keywords: Russia; Caucasus; Kizlyar; commandant; Kumyk polities; economy; trade; pro-Russian orientation; 
incorporation



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

473

Введение 

В современной отечественной историографии с учетом новейших достижений в кавказоведении 
обозначилась тенденция в осмыслении кавказского вектора внешней политики России XVIII в., в осо-
бенности российско-кавказских торговых отношений в новом ракурсе, ревизии и в панорамном ис-
следовании отдельных тематических сюжетов, относящихся к истории российско-кумыкских торговых 
связей, имевших многовековую историю. В XXI в. появились новые работы не только по военно-поли-
тическим взаимоотношениям Российской империи с кавказскими народами, но и торгово-экономи-
ческим. Это труды современных ученых: Иноземцевой Е.И. [1; 2], Абдусаламова М.-П.Б. [3–8], Мага-
рамова Ш.А. и Магомедова Н.А. [10–12], Джахиевой Э.Г. [13], Даутова И.Н., Чекулаева Н.Д., Великой 
Н.Н., Кидирниязова Д.С., Богатырёва Э.Д., Раджабова А.Х. [14–20]. Вместе с тем отметим, что в работах 
указанных авторов, в которых затронута проблема российско-кавказских торгово-экономических свя-
зей, раскрыты отдельные тематические сюжеты, зачастую исследования носят фрагментарный харак-
тер, частично освещены торговые взаимоотношения России с отдельными народами. Представленная 
статья принципиально отличается от научных изысканий предыдущих авторов, прежде всего, иным 
подходом с опорой на новые архивные материалы фонда «Кизлярский комендант», интерпретация 
которых позволила выявить особенности российско-кумыкских торговых связей. 

Методы и материалы. Исторический метод позволил провести исследование динамики россий-
ско-кумыкских торгово-экономических связей второй половины XVIII века и выявить при этом 
их  особенности и изменения, произошедшие за этот период. Логический метод позволил не только 
обосновать тезис о том, что во второй половине XVIII в. торговые связи кумыкских государственных 
образований с Россией претерпели заметные качественные изменения в своем развитии, но и прий-
ти к  заключению, что они формировали предпосылки к сравнительно мирной интеграции Кумыкии 
в  состав Российской империи.  

Источниковедческой основой данной статьи послужили архивные материалы фонда №379 «Киз-
лярский комендант». Это, прежде всего, письма кумыкских правителей комендантам Кизлярской кре-
пости, и, наоборот, которые дают нам информацию о содержании этих взаимоотношений, как пер-
воисточники позволяют реконструировать реальную картину состояния торговли в регионе второй 
половины XVIII в., и показывают ту роль, которую играли кумыкские государственные образования 
в  экономической политике России и т.д. 

Выбор хронологических рамок автором обоснован, прежде всего, тем, что во второй половине 
XVIII  в., в сравнении с предыдущим периодом происходят заметные изменения в торговых отношени-
ях кумыков с Россией. С одной стороны, торговые связи приобретают более оживленный характер, зна-
чительно расширяется их диапазон, с другой, экономическая политика России в регионе становится 
значительно более гибкой, прагматичной и последовательной. Россия уверенно утверждается на Кав-
казе, становится доминирующей силой. Важную роль в этом процессе сыграли торгово-экономические 
рычаги как важный инструмент кавказской политики России. 

Торговая переписка кумыкских правителей 
с комендантами Кизлярской крепости 
во второй половине XVIII в. 

Основание Кизляра в 1735 г. дало мощный импульс развитию российско-кумыкских торгово-эконо-
мических связей [12, с. 165]. 

Следует отметить, что уникальные материалы Центрального государственного архива Республики 
Дагестан фонда № 379 «Кизлярский комендант» позволили нам реконструировать картину торговых 
связей кумыкских государственных образований с Россией. Объем этих ценных документов масшта-
бен, нами рассмотрены лишь некоторые из них. На основании анализа выбранных источников мы 
пришли к определенным выводам. 



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

474

Документы показывают, что кумыкские савдагары, т.е. торговцы часто ввозили в Кумыкию изделия 
из железа, а также само железо, что было дефицитным для того времени. Железа, добываемого в Ку-
мыкии, критически не хватало для интенсивно развивавшегося здесь кузнечного и оружейного дела. 
Так, в письме от 8 июля 1751 г. шамхал Хасбулат Тарковский обратился с просьбой к коменданту Киз-
лярской крепости ген.-лейтенанту А.П. Девицу о приобретении для домашних нужд железных товаров: 
«Вашему высокопревосходительству сим моим дружеским письмом объявляю при сем отправлен че-
ловек мой именем Юсуп нарочно в Кизляр для купечества прошу… по соседственной дружбе для моей 
домашней нужды… скоб железных, деланные железа и прочего товару купить дозволить…»1. 

В ответных письмах кизлярские коменданты уведомляли кумыкских владетелей, что их прошения 
не останутся без удовлетворения. В плане сказанного, обратимся к документу – письму тарковскому 
шамхалу Хасбулату от 28 сентября 1751 г. кизлярского коменданта Л.И. Дебеаугобрия. В ней комендант 
информирует тарковского правителя о том, что его уздень, савдагар Акай Исмаилов с его разрешения 
благополучно приобрел в Кизляре необходимые вещи, в частности 200 сальных свеч, 1 пуд бараньего 
сала, 4 фунта укладу, 2000 аршин холста, 1 пуд смолы, 200 железных скоб2. Часто в письмах кизляр-
ским комендантам содержатся просьбы о покупке железа от засулакских биев. Так в 1765 г. коменданту 
Н.А. Потапову Темир Хамзин писал, что его кузнечный мастер отправлен им в Кизляр с целью при-
обретения железа. В связи с этим эндиреевский князь просил дозволения коменданта на совершение 
этой покупки3. В свете рассматриваемой проблемы вызывает интерес следующий документ – пись-
мо от 8 февраля 1767 г. аксаевской владелицы Джаны Эльмурзиной коменданту Кизлярской крепости 
Н.А. Потапову. В ней княгиня просила разрешить отправленному от нее человеку в Кизляр приобрести 
1  пуд железа, 5000 железных гвоздей, необходимых для оковы сундуков4.

Как следует из документов, кумыкские савдагары фигурируют в письмах местных владетелей, адре-
сованным к кизлярским комендантам под словом «мои люди», «мой человек». Здесь невозможно 
не  согласиться со справедливым мнением А.С. Акбиева, что при этом сам товар не всегда мог принад-
лежать правителям [21, с. 241]. Правители давали своим торговым людям специальные сопроводи-
тельные письма с указанием их имен для предоставления комендантам в Кизляре. Содержание этих 
сопроводительных писем в принципе было идентичным. Здесь речь шла о создании условий для бес-
препятственной и свободной торговли [6, с. 165].

В государственных образованиях кумыков имелся серьезный недостаток в железе. Свидетельством 
тому служат архивные материалы.      

В плане исследуемой проблемы определенный интерес вызывают письма эндиреевского прави-
теля Темира Хамзина, адресованные коменданту Кизлярской крепости. В письме Темира Хамзина 
от  24  февраля 1769 г. эндиреевский владетель извещал коменданта Н.А. Потапова об отправке от  него 
в Кизляр мастера кузнечных дел для приобретения 4-х пуд железа. В связи с этим Темир Хамзин, 
по  установленному правилу, просил позволить коменданту совершить данную покупку5.   

Привлекает внимание и письмо от 30 января 1772 г. шамхала Муртазали: «Вашему высокородию 
приятелю моему через сие объявляю, – писал Муртазали кизлярскому коменданту Федору Ивановичу 
Паркеру, – что податель сего письма ближний мой человек Баба с несколькими товарищами для своих 
нужд, при сем отправился до вас чего ради прошу по прибытии их к вам оказать всякое благодеяние, 
да  для не обходительных моих собственных нужд дозволить ему купить пятнадцать пуд железа, кото-
рых потребно мне для подков лошадиных и воротных петель и крючков…»6. Не отличается содержани-
ем и  другое письмо шамхала Муртазали коменданту А.М. Куроедову от 5 апреля 1782 г.7

1.  1751 г. июля 8. Письмо Тарковского шамхала Хасбулата генерал-лейтенанту Андрею Петровичу Девицу с просьбой позволить 
его человеку купить в Кизляре все необходимое // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 225. Л. 30 и об.
2.  1751 г. сентября 28. Письмо кизлярского коменданта Леопольда Исааковича Дебеаугобрия Тарковскому шамхалу Хасбулату о 
позволении вашему узденю купить необходимые вещи //ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 226. Л. 65. 
3.  1765 г. мая 26. Письмо Эндиреевского владетеля Темира Хамзина кизлярскому коменданту Николаю Алексеевичу Потапову с 
просьбой позволить его кузнецу купить в Кизляре железо // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 595. Л. 6.
4.  1767 г. февраля 8. Письмо Аксаевской владелицы Джана Эльмурзина кизлярскому коменданту Николаю Алексеевичу Потапо-
ву с просьбой позволить купить гвозди и железо // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 651. Л. 83.
5.  1769 г. февраля 24. Письмо Эндиреевского владельца Темира Хамзина кизлярскому коменданту Николаю Алексеевичу Пота-
пову с просьбой позволить купить моему кузнецу железо // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 729. Л. 95.
6.  1772 г. января 30. Письмо Тарковского шамхала Муртазали кизлярскому коменданту Федору Ивановичу Паркеру с просьбой 
дозволить купить пятнадцать пуд железа // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 852. Л. 21.
7.  1782 г. апреля 5. Письмо Тарковского шамхала Муртазали кизлярскому коменданту Алексею Матвеевичу Куроедову с прось-
бой позволить его человеку купить железо // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 1169. Л. 115.



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

475

Документы свидетельствуют об аналогичных обращениях и засулакских правителей, среди которых 
особенно выделяется корреспонденция Темира Хамзина Эндиреевского с кизлярским комендантом 
И.И. Штендером. Просьбы идентичные и здесь мы не видим ничего нового в их обращениях8. 

В целом коменданты г. Кизляр удовлетворяли прошения кумыкских правителей, за исключением 
некоторых случаев. Так, комендант И.И. Штендер в своем письме от 23 августа 1776 г. писал шамхалу 
Муртазали, что отпустить железо не может, так как в настоящее время в Кизлярскую крепость ее не  за-
везли из Астрахани9. 

Следует отметить, что в период с 1722 по 1735 гг., когда Западный Прикаспий, в том числе кумыкские 
владения, были включены в состав Российской империи, железо было «заповедным товаром». Усиле-
ние российско-османских и российско-иранских противоречий в регионе, способствовало введению 
определенных ограничений в продаже железа местному населению со стороны российских властей. 
К  тому же, в тот период, был запрет российского правительства на провоз железа в Иран. Еще более 
ужесточилась политика российских властей в этом вопросе после захватнической политики Надир-ша-
ха в регионе. 

Однако ко второй половине XVIII в. обстановка на Кавказе несколько меняется. Россия все более 
уверенно расширяла здесь свое влияние, в том числе экономическими методами. Прагматичная эко-
номическая политика российских властей в регионе была куда более эффективной. Для еще большей 
интеграции кумыкских государственных образований в экономическое пространство Российской им-
перии, уже снимались ограничения по поводу отпуска железа. Однако для его приобретения, разуме-
ется, требовалось разрешение кизлярских комендантов. 

Российские власти понимали значение железа для нужд экономики региона. Поэтому, когда про-
блема ввоза железа была решена, дозволялся ее беспошлинный провоз в кумыкские владения. Дума-
ется, в качестве подтверждения, не будет лишним привести документ – Рапорт Директора Кизлярской 
таможни в Кизлярскую комендантскую канцелярию от 23 сентября 1790 г. о беспошлинном пропуске 
железа в Дагестан: «Сего сентября 18 числа господин советник таможенных дел предложением пред-
писал сей таможне пропустить без пошлинно тысячу пуда железа в Дагестан поверенному комиссио-
нера князя Хожемикасова дворянину Аванжану Мищвелеву, о чем благоволит Кизлярская комендант-
ская канцелярия быть извесной…»10.

Общеизвестно, что такой важный консервант как соль играл в хозяйстве населения региона жиз-
ненно важную роль. Несмотря на туралинские соляные промыслы шамхальства Тарковского, видимо, 
северокумыкские владения испытывали в соли недостаток [18, с. 248]. Документы показывают, что 
в перечне товаров, ввозимых в засулакские владения, значилась и соль. Так эндиреевский владетель 
Темир Хамзин в своем письме от 7 июня 1776 г. обратился коменданту И.И. Штендеру, чтобы тот позво-
лил его савдагару Джанмурзе приобрести одну арбу соли11.

Судя по документам, в перечне товаров, доставляемых торговыми людьми из Кизляра кумыкским 
владетелям, было и вино. Обратимся к следующему документу – письму костековского владельца кня-
зя Алиша Хамзина от 3 августа 1751 г. кизлярскому коменданту Л.И. Дебеаугобрии. В ней костековский 
правитель информирует коменданта об отправке в Кизляр своего человека для закупки нескольких 
ведер вина, в связи с наступающим праздником. Далее в письме содержалась просьба коменданту дать 
на это разрешение12. Комендант Л.И. Дебеаугобрий в письме от 4 августа 1751 г. ответил Алишу Хам-
зину Костековскому о невозможности отпустить вино без уплаты за него денег: «Вашего почтенства 
дружеское письмо через человека вашего, которым требовали о даче для вас в покупке вина позволе-
ния я  получил, то оному человеку вашему в покупке сколько для вас надобно, того вина от меня позво-
ление учинено было, токмо он мне объявил, якобы на покупку вина денег у него не имеется, и от вас 
не  дано, а просит об отпуске без денежно, коему поверить не можно, да к тому ж как здесь при Кизляре 

8.  1776 г. февраля 20. Письмо Эндиреевского владельца Темира Хамзина кизлярскому коменданту Ивану Ивановичу Штендеру 
с просьбой разрешить купить четыре пуда железа // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 979. Л. 15.
9.  1776 г. августа 23. Письмо кизлярского коменданта Ивана Ивановича Штендера Тарковскому шамхалу Муртазали уведомляет, 
что в связи с отсутствием в Кизляре железа выполнить вашу просьбу не могу // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 979. Л. 8 об. 
10.  1790 г. сентября 23. Рапорт Директора Кизлярской таможни в Кизлярскую комендантскую канцелярию о беспошлинном 
пропуске в Дагестан железа // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 82. Л. 30.
11.  1776 г. июня 7. Письмо Эндиреевского владельца Темира Хамзина кизлярскому коменданту Ивану Ивановичу Штендеру 
с  просьбой дать дозволение Джамурзе купить соль // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 979. Л. 64. 
12.  1751 г. августа 3. Письмо Костековского владельца князя Алиша Хамзина кизлярскому коменданту Леопольду Исааковичу 
Дебеаугобрии с просьбой позволить моему человеку в Кизляре купить вино // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 225. Л. 91. 



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

476

одно, токмо казенное вино, коего без денег отпустить, ни как невозможно и затем присланной от вас 
человек обратно отпущен, и ежели вам к празднику вина потребно, то прислать, почему по указной 
цене, сколько потребно будет в отпуске позволение учинено быть имеет буде вышеписанному человеку 
вашему...»13. Не отличается большой разницей в плане содержания и другой документ – ордер от 11 ян-
варя 1763 г. Кизлярской комендантской канцелярии в Кизлярскую гражданскую канцелярию, в кото-
ром говорится об отпуске с Кизлярского кружечного двора для подарка тарковскому шамхалу Тишсиз 
Баммату двух ведер простого вина14.  

Идентичным по содержанию является письмо от 1 июля 1786 г. тарковского шамхала Баммата II ко-
менданту Кизлярской крепости И.С. Вешнякову с просьбой прислать на случай праздника шесть ведер 
вина и два ведра водки15.

Ввозили в кумыкские государственные образования и дефицитные в то время чай и сахар. Так, 
в  письме от 8 апреля 1764 г. костековский правитель и воевода Алиш Хамзин обратился к кизлярскому 
коменданту Н.А. Потапову с просьбой отправить ему с его человеком «много чаю»16. В аналогичном 
письме сына костековского правителя, бригадира Алиша Хамзина – капитана Хамзы Алишева комен-
данту Кизлярской крепости Н.А. Потапову содержится просьба об отправке с его савдагаром Мауханом 
«…двух голов сахару и одного фунта чая»17. Идентичным по содержанию является письмо эндиреев-
ского правителя Темира Темирова, который просил коменданта Кизлярской крепости И.С. Вешнякова 
прислать к нему чай и сахар18.  

Среди документов фонда №379 «Кизлярский комендант» есть свидетельства о покупке в Кизляре 
лекарств. Так, эндиреевский бий Темир Хамзин писал коменданту Н.А. Потапову: «Подателя сего пись-
ма человека своего отправил я в Кизляр для покупки к излечению болезни лекарства. Того ради прошу 
в том ему дать дозволение и о пропуске дать билет»19. Аналогичное прошение Темира Хамзина было 
повторено в письме от 11 ноября 1764 г.: «Пред сим я к вам Эмчеку моему писал за лекарство для  лече-
ния болезни дочери моего Пачая, …что за болезнью её извольте купить лекарства курай дарман, за что 
с подателем сего письма человеком моим посылаются два рубли денег, и справитесь от  мастеров, как 
его надлежит варить и, как пить и сколько в день купить в том обо всем обстоятельно извольте ко  мне 
писать…»20. Письмом от 23 января 1772 г. Темир Хамзин уведомлял исполняющего обязанности киз-
лярского коменданта Ф.И. Паркера: «Вашему высокородию при сем объявляя, прошу сего подателей 
людей моих Кулая с двумя товарищами на одной арбе следующих в Кизляр от меня; для покупки ле-
карств, по прибытии в Каргин, не удерживая приказать в Кизляр пропустить»21.   

Документы показывают о широком ассортименте товаров, доставляемых из Кизляра в кумыкские 
владения торговыми людьми: рыба и рыбопродукты, сало баранье, холст, свечи сальные, котлы медные 
и т.д.22. Кумыкскими савдагарами в Кизляре покупался и хлеб. Однако здесь надо понимать, что  закуп-
ка хлеба происходила в случае неурожая23.

Необходимо отметить, что своим торговым людям кумыкские владетели создавали благоприятные 
условия для свободной и беспрепятственной торговли, совершения выгодных приобретений. В плане 

13.  1751 г. августа 4. Письмо кизлярского коменданта   Леопольда Исааковича Дебеаугобрия костековскому владельцу князю 
Алишу Хамзину о невозможности отпустить вино без уплаты за него денег // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 226. Л. 69 об.
14.  1763 г. января 11. Ордер Кизлярской комендантской канцелярии в Кизлярскую гражданскую канцелярию об отпуске с Киз-
лярского кружечного двора для подарка Тарковскому шамхалу два ведра простого вина //ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 556. Л. 13.
15. 1786 г. июля 1. Письмо Тарковского шамхала Бамата кизлярскому коменданту Ивану Силычу Вешнякову с просьбой   при-
слать несколько ведер вина и водки // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 3. Д. 21. Л. 21 и об.
16.  1764 г. апреля 8. Письмо бригадира и кумыцкого воеводы князя Алиша Хамзина кизлярскому коменданту Николаю Алексе-
евичу Потапову с просьбой позволить моему человеку купить пять лошадей, и беспошлинно пропустить из Кизляра // ЦГА РД. 
Ф. 379. Оп. 1. Д. 566. Л. 88.
17.  1764 г. января 5. Письмо сына кумыцкого бригадира Алиша Хамзина – владельца и капитана Хамзы Алишева кизлярскому ко-
менданту Николаю Алексеевичу Потапову с просьбой отправить ко мне сахар и фунт чая // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 564. Л. 12 и об.
18. 1786 г. июня 30. Письмо Темира Темирова кизлярскому коменданту Ивану Силычу Вешнякову с просьбой прислать к нему 
чай и сахар // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 3. Д. 20. Л. 134 и об.
19.  1764 г. июня 10. Письмо Эндиреевского владельца Темира Хамзина кизлярскому коменданту Николаю Алексеевичу Потапо-
ву с просьбой разрешить его человеку в Кизляре купить лекарства // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 567. Л. 137.
20.  1764 г. ноября 11. Письмо Эндиреевского владельца Темира Хамзина тезику мурзе Каракозову с просьбой позволить купить 
лекарство для дочери // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 565. Л. 10, 10 об.
21.  1772 г. января 23. Письмо Эндиреевского владельца Темира Хамзина исполняющему обязанность кизлярского коменданта 
Федору Ивановичу Паркеру с просьбой позволить купить лекарства // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 854. Л. 4.
22.  1751 г. сентября 28. Письмо кизлярского коменданта Леопольда Исааковича Дебеаугобрия Тарковскому шамхалу Хасбулату 
о позволении вашему узденю купить необходимые вещи // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 226. Л. 65.  
23.  1785 г. января 5. Письмо Тарковского шамхала Бамата кизлярскому коменданту Ивану Силычу Вешнякову с просьбой разре-
шить его человеку купить пшеницу // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 3. Д. 13. Л. 42.    



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

477

рассматриваемой проблемы вызывает интерес письмо шамхала Хасбулата к коменданту Кизлярской 
крепости И.Л. фон Фрауендорфу от 27 апреля 1753 г. В нем содержалась просьба Хасбулата Тарковского 
дать разрешение тарковскому савдагару Юсуфу, отправленному в Кизлярскую крепость «для покуп-
ки его надобности … четырех лошадей, четырех пудов железа и четырех пудов масла... и в пропуске 
показанных лошадей дать позволение…24. Идентичным по содержанию является письмо Хасбулата 
Тарковского от 8 мая 1755 г., в котором он извещал коменданта И.Л. фон Фрауендорфа, что в Кизляр 
отправлен его человек «…Укю для покупки надобностей наших, и притом холсту до двухсот аршин…»25. 

Документы свидетельствуют о периодических поездках в Кизляр кумыкских торговых людей. Вы-
шеприведенные архивные материалы показывают, что поездки торговых людей из кумыкских владе-
ний в Кизляр носили систематический характер [4, с. 12]. 

Анализ переписки российских властей и кумыкских правителей показал, что спрос на лошадей уси-
ливался в период активных военных действий российских войск. Кизлярские коменданты нередко об-
ращались к местным правителям за содействием в приобретении лошадей26.

Следует отметить, что покупка лошадей кумыкскими правителями нередко осуществлялась у тур-
кменов-тезиков, отправлявшихся на Северный Кавказ в целях продажи своих породистых лошадей 
и калмыков. Подтверждением сказанному служит письмо от 10 апреля 1782 г. Тарковского шамхала 
Муртазали кизлярскому коменданту А.М. Куроедову с просьбой купить лошадей: «Податель сего пись-
ма Эмчек мой Умар с тремя товарищами отправился от меня в калмыцкие улусы и к трухменцам для 
покупки лошадей, которым покорнейше прошу в покупке, и о пропуске сюда снабдить повелением…»27.

Документы свидетельствуют о частых просьбах кумыкских князей, которые содержатся в письмах, 
адресованных к российским военным властям в регионе. В частности, это прошения об обеспечении 
беспрепятственного пропуска их торговых людей с приобретенным товаром обратно. Так, в письме 
от 8 марта 1764 г. костековский правитель и воевода Алиш Хамзин просил коменданта Кизлярской 
крепости Н.А. Потапова дать разрешение его торговому человеку на покупку двух калмыцких лоша-
дей28. С  аналогичной просьбой обратился в своем письме от 9 июля 1765 г. коменданту Н.А. Потапову 
эндиреевский правитель Баммат Айдемиров: «…покорно прошу вашего превосходительства потребно 
мне ныне для топтания хлеба двух лошадей; для покупки оных лошадей дать дозволите подателю сего 
письма человеку моему и учинить свободной пропуск»29. Письмо идентичного содержания комендан-
ту Н.А. Потапову от 20 февраля 1769 г. эндиреевского князя Темира Хамзина включало следующую 
просьбу: «…подвластный мой человек называемой Аку с тремя товарищами отправились в Кизляр 
для покупки лошадей, для чего вашего превосходительства покорно прошу приказать им и дозволить 
и  о  пропуске дать билет...»30. 

Как свидетельствуют документы, с просьбами о покупке лошадей обращались к комендантам Киз-
лярской крепости наряду с засулакскими князьями и тарковские правители. Содержание этих писем 
идентичны. Поэтому думается, не имеет смысла их приводить31.

Важно подчеркнуть, что было недостаточно удовлетворения просьб кумыкских правителей о по-
купке лошадей. Здесь требовалось и официальное разрешение российских властей в лице кизлярских 

24.  1753 г. апреля 27. Письмо Тарковского шамхала Хасбулата кизлярскому коменданту Ивану Львовичу фон Фрауендорфу 
с  просьбой позволить купить необходимые вещи и продукты // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 290. Л. 59.
25.  1755 г. мая 8. Письмо Тарковского шамхала Хасбулата кизлярскому коменданту Ивану Львовичу фон Фрауендорфу с прось-
бой разрешить его человеку купить в Кизляре холст // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 336. Л. 62.
26.  1751 г. октября 8. – Письмо кизлярского коменданта Леопольда Исааковича Дебеаугобрия костековскому воеводе князю 
Алишу Хамзину о позволении вашему человеку купить одну лошадь // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 226. Л. 66об.-67; 1751 г. июля 
18. Письмо кизлярского коменданта Леопольда Исааковича Дебеаугобрия аксайскому владельцу Каплан-Гирею Ахмадханову 
с  просьбой по прибытии в Аксай Ивана Григорьева помочь ему купить лошадь и при возвращении в Кизляр дать проводника // 
ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 226. Л. 50 об; 1762 г. июня 21. Письмо кизлярского коменданта Алексея Алексеевича Ступишина бри-
гадиру и кумыцкому воеводе князю Алишу Хамзину с просьбой его людям помочь купить для Его Императорского Величества 
лошадей // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 524. Л. 163, 163 об.  
27.  1782 г. апреля 10. Письмо Тарковского шамхала Муртазали кизлярскому коменданту Алексею Матвеевичу Куроедову с прось-
бой купить лошадей// ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 1169. Л. 124 и об.  
28.  1764 г. марта 8. Письмо бригадира и кумыцкого воеводы князя Алиша Хамзина кизлярскому коменданту Николаю Алексее-
вичу Потапову с просьбой позволить купить в Кизляре две калмыцкие лошади // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 566. Л. 15.
29.  1765 г. июля 9. Письмо Эндиреевского владельца Бамата Айдемирова кизлярскому коменданту Николаю Алексеевичу Пота-
пову с просьбой дозволить купить в Кизляре лошадь // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 597. Л. 46.
30.  1769 г. февраля 20. Письмо Эндиреевского владельца Темира Хамзина кизлярскому коменданту Николаю Алексеевичу По-
тапову с просьбой позволить купить в Кизляре лошадей // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 729. Л. 69.
31.  1782 г. апреля 10. Письмо Тарковского шамхала Муртазали кизлярскому коменданту Алексею Матвеевичу Куроедову с прось-
бой купить   лошадей // ЦГА РД.  Ф. 379. Оп. 1. Д. 1169. Л. 124 и об.



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

478

комендантов. В частности, в письме от 11 апреля 1782 г. к костековской бике Басау комендант А.М.  Ку-
роедов уведомлял, что отправленному от неё Эмчеку Умару дано им, комендантом разрешение на по-
купку и пропуск лошадей «калмыцких»32.

Таким образом, анализ вышеуказанных документов – писем кумыкских правителей, адресованных 
к комендантам Кизлярской крепости, ярко иллюстрирует, что их просьбы о разрешении приобретения 
продукции сельскохозяйственного производства, товаров промышленности, а также скота, лошадей 
удовлетворялись российской военной администрацией в регионе. Содержание переписки позволяет 
сделать вывод об укреплении торгово-экономических связей российских властей с кумыкскими прави-
телями во второй половине XVIII в. 

Торгово-фискальная политика российской военной 
администрации на Кавказе во второй половине XVIII в. 

Укрепление российского присутствия в регионе требовало разворачивание здесь торгово-фискаль-
ной системы. В целях обеспечения фискальных сборов в царскую казну были организованы казачьи 
разъезды вдоль Терека. Они же должны были направлять население на рынки Кизляра [6, с. 886]. 
Неизбежное столкновение интересов местной и новой российской политических элит отразилось в их 
переписке. Кумыкские правители не всегда соглашались платить требуемые налоги и пошлины33.

В свете сказанного вызывает неподдельный интерес следующий документ – письмо аксаевской бике 
Джаны от 6 февраля 1763 г. коменданту А.А. Ступишину, в котором она просила его отпустить парчу 
без пошлины. В частности, в письме говорилось, что от нее был отправлен «уздень в Новогладковской 
городок для продажи ее парчовых товаров: полушелковых красных мовей 2 шт., желтых мовей 12 шт., 
красных мовей 12 шт., пестрядей 3 шт., кутней 3 шт.; итого всех парчовых товаров 32 штук». Из письма 
выясняется, что уздень княгини Джаны не пожелал продавать товар в Новогладковском городке, а на-
мерен был выехать обратно. Тогда досмотрщик отнял весь товар и отправил к кизлярскому комендан-
ту. В связи с этим аксаевская княгиня Джана просила А.А. Ступишина «парчовый товар без пошлины 
отпустить», так как продать свой товар там не желала34. 

Идентичным по содержанию является письмо от 8 апреля 1764 г., князя Алиша Хамзина, адресо-
ванное коменданту Н.А. Потапову с просьбой позволить его человеку Махвану купить пять лошадей 
и  беспошлинно пропустить из Кизляра35.

Документы фонда №379 «Кизлярский комендант» демонстрируют нам сложную картину налажи-
вания отношений местных правителей и новых властей. 

Правительство Екатерины Великой упразднило уплачиваемую кабардинцами и кумыками пошли-
ну, при реализации скота и изделий кустарного производства, а также покупке товаров [22, с. 85–86]. 
Это инициировало российско-кавказские торгово-экономические связи, в том числе с кумыкскими 
владениями. В Кизляр стали в больших объемах ввозиться ремесленные изделия кумыкскими савдага-
рами. В то же время коллегия иностранных дел сделала указание кизлярской таможне не препятство-
вать вольной торговле с Кабардой и кумыками и продаже беспошлинно их продуктов [22, с. 86–87].

Необходимо отметить, что российские власти были заинтересованы в создании благоприятных ус-
ловий для развития торговли в регионе. Желание установить контроль над перемещением по Прика-
спийской торговой магистрали купцов занимало особое внимание комендантов Кизлярской крепости, 

32.  1782 г. апреля 11. Письмо кизлярского коменданта Алексея Матвеевича Куроедова костековской княгине Басау об удовлетво-
рении просьбы в покупке лошадей // ЦГА РД.  Ф. 379. Оп. 1. Д. 1183. Л. 19 об. 
33.  1755 г. мая 12. Письмо Тарковского шамхала Хасбулата кизлярскому коменданту Ивану Львовичу фон Фрауендорфу с прось-
бой вернуть купленный для него в Крыму и задержанный в Кизляре свинец // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 33. Л. 76; 1762 г. ноября 
27. Доношение бригадира и кумыкского воеводы князя Алиша Хамзина кизлярскому коменданту Алексею Алексеевичу Ступи-
шину с просьбой не брать пошлин с них за купленные в Кизляре вещи // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 525. Л. 127.; 1762 г. ноября 27. 
Доношение бригадира и кумыкского воеводы князя Алиша Хамзина кизлярскому коменданту Алексею Алексеевичу Ступишину 
с просьбой не брать пошлин с них за купленные в Кизляре вещи // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 525. Л. 127.
34.  1763 г. февраля 6. Письмо Аксайской княгини Джана кизлярскому коменданту Алексею Алексеевичу Ступишину с просьбой 
отпустить парчу без пошлины // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 542. Л. 113.
35.  1764 г. апреля 8. Письмо бригадира и кумыцкого воеводы князя Алиша Хамзина кизлярскому коменданту Николаю Алексе-
евичу Потапову с просьбой позволить моему человеку купить пять лошадей, и   беспошлинно пропустить из Кизляра // ЦГА РД. 
Ф. 379. Оп. 1. Д. 566. Л. 88.



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

479

ими же пресекался провоз контрабандного товара. В письме кизлярского коменданта Н.А. Потапова 
тарковскому шамхалу Муртазали от 7 сентября 1767 г. он обращается к шамхалу с требованием, чтобы 
никто из его подвластных людей не промышлял тайными прогонами лошадей и провозом товаров: 
«… понеже вашим людям в границы моей всепресветлейшей и всеавгустейшей государыни императри-
цы выезжать для воровских дел совсем не надлежит, то я вашему почтению объясняю, дабы вы со  сво-
ей стороны подвластным вашим подтверждали, чтоб они, так воровских сюда для подкупов к  тайному 
и  не дозволительному прогону лошадей не ездили, а ежели и за сим кто-либо здесь пойман будет, 
у  таковых не только все тайно прогоняемые ими лошади и провозимые товары конфискованы в казну, 
но и оной за такой поступок нещадно сечены будут…»36.  

Российское правительство ввело запрет на вывоз российской монеты за границу, так как это 
противоречило интересам государства, проводившего политику меркантилизма. В свете сказан-
ного представляет интерес письмо от 3 сентября 1767 г. коменданта Н.А. Потапова, адресованное 
эндиреевским князьям Темиру Хамзину, Баммату Айдемирову, Аджи Муртазалия Чопанову и Али-
султану Канбулатову, в котором содержится требование, чтобы никто из местных жителей россий-
скую монету в Иран не  возил. «Известился я, – писал Н.А. Потапов, – что андреевской деревни 
жители, купцы и армян и  прочих наций золотую и серебряную монету из той андреевской деревни 
отвозить в Персию, а как сие с высокими Ея Императорского Величества интересами весьма нес-
ходствует, к вам владельцам вследствие верноподданнической должности до такого от возя той мо-
неты допускать, не надлежит, в чем вы здесь подпискою обязались. Того ради имеете при народном 
всех андреевских жителей собрании, сие объявить, дабы никто из тамошних жителей той монеты 
и  в Персию возить не отваживались…»37. 

Однако запреты российского правительства на вывоз отечественных денег не останавливали торго-
вых людей, которые шли окольными путями, прибегая к всякого рода уловкам. В большинстве случаев, 
их все же разоблачали досмотрщики. Подтверждением сказанному может служить рапорт от 12 ноября 
1777 г. в Кизлярскую комендантскую канцелярию с Каргинского форпоста о конфискации запрещен-
ных к вывозу заграницу российских денег у костековского торгового человека Аджи Атаева, у которо-
го досмотрщики обнаружили в монетах два российских серебряных рубля, которые контрабандно вез 
за  границу38. Или рапорт от 1 марта 1790 г. коменданту Кизляра Д.А. Грызлову с Каргинского форпоста 
от прапорщика Михаила Устимова, где говорилось, что при проходе через форпост у тарковского тор-
гового человека Аджи Даутова было обнаружено в носках девять рублей серебряными монетами39. Все 
конфискованные средства направлялись в государственную казну.

Таким образом, мы видим, что торгово-фискальная политика российского правительства в регионе 
во второй половине XVIII столетия была одновременно и гибкой, и жесткой. Торговля была строго 
регламентирована российскими властями в регионе. Документы показывают, что порой российские 
военные власти создавали кумыкским савдагарам определенные препоны, к примеру, введением по-
шлин на товары и учреждением на Тереке форпостов, досмотрщики которых нередко злоупотребляли 
своими функциями. 

Важно отметить, что жесткая регламентация торговли российскими властями в регионе была есте-
ственной реакцией на оживление торговых отношений в регионе. Она была призвана отрегулировать 
эти отношения в рамках государственных интересов России и в интересах ее дальнейшего укрепления 
в регионе. Так императрица Елизаветы Петровны 23 декабря 1760 г. своим указом дала дозволение 
для ввоза из России в регион промышленных товаров, которых ранее ограничили в связи с временным 
запретом на экспорт в Персию. Все это показывает, что препоны, которые имели место в политике 
российских властей в регионе, как правило, носили временный характер и барьеры, чинимые мест-
ной торговле, при изменении обстоятельств устранялись правительством. Так в 1765 г. правительством 

36.  1767 г. сентября 7. Письмо кизлярского коменданта Николая Алексеевича Потапова Тарковскому шамхалу Муртазали тре-
бует, чтобы никто из его подвластных не занимались тайными прогонами лошадей и провозом товаров // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. 
Д. 675. Л. 37 и об. 
37.  1767 г. сентября 3. Письмо кизлярского коменданта Николая Алексеевича Потапова эндиреевским владельцам Темиру Хам-
зину, Баммату Айдемирову, Аджи Муртазалия Чопанову и Алисултану Канбулатову требует, чтоб никто из местных жителей 
российскую монету в Персию не возил // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 675. Л. 33 об. – 34.
38.  1777 г. ноября 12. Рапорт в Кизлярскую комендантскую канцелярию с Каргинского форпоста о конфискации запрещенных к 
вывозу заграницу российских денег у костековского татарина // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 1. Д. 1055. Л. 29.
39.  1790 г. марта 1. Рапорт Прапорщика Михаила Устимова с Каргинского форпоста кизлярскому коменданту Дмитрию Аниси-
мовичу Грызлову о конфискации у тарковского татарина Аджи Даутова российских денег // ЦГА РД. Ф. 379. Оп. 3. Д. 81а. Л. 96.    



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

480

Екатерины II была отменена пошлина, уплачиваемая черкесами и кумыками при приобретении 
товаров и  при продаже своих изделий и скота в Кизляре [22, с. 85–86].

Заключение

Таким образом, мы можем резюмировать, что во второй половине XVIII в., в сравнении с предыду-
щим периодом, российско-кумыкские торгово-экономические связи значительно усилились, вступили 
в новый, качественный этап. Торговые связи приобретают более интенсивный характер, расширяются 
их масштабы. Экономическая политика России в регионе приобретает комплексный характер, отлича-
ется продуманностью в принятии решений и взвешенным подходом в реализации торгово-экономи-
ческих мер. 

Анализ приведенных в статье документов показал, что кумыкские государственные образования 
были тесно связаны с торгово-экономическими интересами России, занимали в экономической поли-
тике российских властей в регионе особое место. В целом, торгово-экономические связи, особенно кон-
структивно развивавшиеся во второй половине XVIII в., во многом обусловили интеграцию Кумыкии 
в состав России. 

Документы показали, что торговые связи кумыкских земель с Россией во многом зависели от эконо-
мической политики, реализовываемой ею в регионе. Российские военные власти в регионе проводили 
жесткую торгово-фискальную политику. Товары, ввозимые в Кизляр местными савдагарами, облага-
лись пошлинами. Время от времени, в зависимости от политической обстановки на Кавказе, издава-
лись императорские и правительственные указы, запрещавшие ввоз в регион определенных товаров 
и сырья. Как правило, эти указы были временные. Российское правительство было заинтересовано 
об  усилении торговых связей с местными народами, в том числе кумыками. Курс на сближение рос-
сийско-кумыкских торговых интересов носил объективный характер. Здесь надо понимать, что россий-
ская военная администрация на Кавказе осознавала роль торговых связей с кумыкскими владениями. 
На первый план выдвигалась задача обеспечения расквартированных в регионе российских войск про-
довольствием. 

В торговле с Российской империей были заинтересованы и кумыкские правители, и российские вла-
сти в регионе. Для каждой из сторон торговля была не только выгодной, но и необходимой. Особен-
но активно вовлеченные во всероссийский рынок кумыкские государственные образования во второй 
половине XVIII в. удовлетворяли свои внутренне потребности за счет ввоза российских промышлен-
ных товаров, менялся экономический уклад жизни Кумыкии. В то же время, кумыкскими савдагарами 
в российские города поставлялись местные товары, сельскохозяйственные продукты, а также сырьё: 
хлопок, шелк-сырец, марена. 

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ 

1. Иноземцева Е.И. Дагестан и Россия в ХVIII – первой по-
ловине ХIХ в.: проблемы торгово-экономических взаимоотно-
шений. Махачкала: Изд-во тип. ДНЦ РАН, 2001. – 226 с. 

2. Иноземцева Е.И. «Шелковый транзит» из Персии через 
Дагестан и Россию в Европу – важный фактор развития рос-
сийского торгового судоходства на Каспии в XVIII в. // Вест-
ник Дагестанского научного центра РАН. 2011. №42. С. 69–83. 

3. Абдусаламов М.-П.Б. Роль торговых центров Кумыкии 
в торгово-экономических связях России с народами Северного 
Кавказа в XVIII в. // Вестник Ленинградского государственно-
го университета им. А. С. Пушкина. 2012. № 2. Т. 4. С. 7–15. 

4. Абдусаламов М.-П.Б. Роль кумыкских феодальных вла-
детелей в обеспечении безопасности торгового пути в При-
морском Дагестане в первой половине XVIII в. (по материалам 
Кизлярского комендантского архива) // Вестник Костромско-
го государственного университета им. Н. А. Некрасова. 2016. 
Т. 22, № 5. С. 12–14.

REFERENCES

1. Inozemtseva EI. Dagestan and Russia in the 18th – first half 
of the 19th centuries: problems of trade and economic relations. 
Makhachkala: DSC RAS, 2001. (In Russ)

2. Inozemtseva EI. “Silk transit” from Persia through Dagestan 
and Russia to Europe – an important factor in the development 
of Russian merchant shipping on the Caspian in the 18th century. 
Bulletin of the Dagestan Scientific Center of the Russian Academy 
of Sciences. 2011; 42: 69-83. (In Russ)

3. Abdusalamov M-PB. The role of Kumykia’s trading centers 
in Russia’s trade and economic relations with the peoples of the 
North Caucasus in the 18th century. Bulletin of the Leningrad 
State University. 2012; 2(4): 7-15. (In Russ)

4. Abdusalamov M-PB. The role of Kumyk feudal lords in en-
suring the security of the trade route in Primorsky Dagestan in the 
first half of the 18th century (based on the materials of the Kizlyar 
Commandant’s Archive). Bulletin of the Kostroma State Universi-
ty. 2016; 22(5): 12-14. (In Russ)



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

481

5. Абдусаламов М.-П.Б. Торговая переписка кумыкских 
феодальных владетелей с российской военной администра-
цией на Кавказе в 40–60-х гг. XVIII в. (по материалам Цен-
трального государственного архива Республики Дагестан) // 
Вестник Кемеровского государственного университета. 2019. 
№ 21 (4). С. 881–889.

6. Абдусаламов М.-П.Б., Чекулаев Н.Д. Роль Кизляра 
в  торгово-экономических связях кумыкских феодальных вла-
дений с Россией в XVIII веке // Вестник Воронежского госу-
дарственного технического университета. Сер.: «Гуманитар-
ные науки». 2013. Т. 9, № 2. С. 165–170.

7. Абдусаламов М.-П.Б., Муртазаев А.О. Роль российских 
властей в обеспечении безопасности торговли в Приморском 
Дагестане в XVIII в. (по материалам Кизлярского комендант-
ского архива) // Исторические, философские, политические 
и  юридические науки, культурология и искусствоведение. Во-
просы теории и практики. 2016. № 8 (70). С. 16–19.

8. Абдусаламов М.-П.Б., Магарамов Ш.А., Халаев З.А. 
Развитие западно-каспийской морской торговли в первой 
половине XVIII в. // Вестник Института истории, археологии 
и  этнографии. 2017. № 4 (52). С. 5–12.   

9. Гусейнов Ю.М., Абдусаламов М.-П.Б. Дербент в торго-
во-экономических связях России, Турции и Ирана в XVII   – 
первой половине XVIII веков // Гуманитарные, социально-
экономические и общественные науки. 2014. № 6-1. С. 141-143. 

10. Магарамов Ш.А. Дербент в развитии каспийской тор-
говли петровского правительства // Абхазия в мировой исто-
рии и международных отношениях. Материалы одноименной 
международной научной конференции. 2016. С. 382–388. 

11. Магомедов Н.А., Магарамов Ш.А. Роль западно-при-
каспийских торговых центров в развитии торговли Дербента 
с   Россией (XVII – XVIII вв.) // Вестник Института истории, 
археологии и этнографии. 2016. №4 (48). С. 25–35.  

12. Магомедов Н.А., Магарамова Ш.А. Модернизация эко-
номической деятельности Дербента петровским правитель-
ством // Вестник Кемеровского государственного университе-
та. 2016. №4 (68). С. 69–73. 

13. Джахиева Э.Г. Прикаспийский Дагестан и его значение 
в торгово-экономических связях народов Кавказа с Россией, 
странами Востока во второй половине XVIII – первой трети 
XIX вв. // Kant. 2016. №4 (21). С. 11–14. 

14. Даутова И.Н., Чекулаева Н.Д. Место и роль Кизляр-
ской таможни в торговых взаимоотношениях России с на-
родами Северного Кавказа в XVIII – начале XIX в. // Роль 
и значение архивов и архивных документов в сохранении 
исторической памяти народов России и Кавказа. Материалы 
международной научно-практической конференции. 2018. 
С.  136–141. 

15. Кидирниязова Д.С., Чекулаева Н.Д. Экономическая по-
литика России в Западном Прикаспии в первой трети XVIII в. 
// Сборник научных статей Института социальных исследова-
ний. Назрань, 2019. С. 44–66. 

16. Кидирниязова Д.С., Чекулаева Н.Д. (Торговые связи 
между Астраханью и Дербентом (1722-1735 гг.) // Астрахан-
ские краеведческие чтения. Материалы XIII Международной 
научно-практической конференции. Под редакцией А.А. Ку-
рапова. Астрахань, 2021. С. 120–124. 

17. Великая Н.Н. О российско-кумыкской торговле XVIII  в. 
// Гуманитарные и юридические исследования. 2018. № 2. С. 
35–42. 

18. Богатырёв Э.Д., Абдусаламов М.-П.Б. Взаимоотноше-
ния кумыкских правителей с российскими военными властя-
ми на Кавказе в последней трети XVIII века: торговый аспект 
(по материалам Кизлярского комендантского архива) // Во-
просы истории. 2021. № 12 (4). С. 246–254.

19. Богатырёв Э.Д., Абдусаламов М.-П.Б. Дербент в 
экономических планах Российской империи в 1722-1735 гг. 

5. Abdusalamov M-PB. Trade correspondence of Kumyk feudal 
lords with the Russian Military Administration in the Caucasus in 
the 1740s–1760s (based on the materials of the Central State Ar-
chives of the Republic of Dagestan). Bulletin of the Kemerovo State 
University. 2019; 21(4): 881-889. (In Russ)

6. Abdusalamov M-PB., Chekulaev ND. The role of Kizlyar in 
trade and economic relations between Kumyk feudal rulers and 
Russia in the 18th Century. Bulletin of the Voronezh State Tech-
nical University. Series: “Humanities”. 2013; 9(2): 165-170. (In 
Russ)

7. Abdusalamov M-PB., Murtazaev AO. The role of Russian 
Administration in ensuring trade security in Primorsky Dagestan 
in the 18th century (based on materials from the Kizlyar Comman-
dant’s Archive). Historical, Philosophical, Political, and Legal Sci-
ences, Cultural Studies, and Art Criticism. Theoretical and Practi-
cal Issues. 2016; 8(70): 16-19. (In Russ)

8. Abdusalamov M-PB., Magaramov ShA., Khalaev ZA. Devel-
opment of western Caspian maritime trade in the first half of the 
18th century. Bulletin of the Institute of History, Archaeology and 
Ethnography. 2017; 4(52): 5-12. (In Russ)

9. Guseinov YuM., Abdusalamov M-PB. Derbent in trade and 
economic relations of Russia, Turkey and Iran in the 17th – first 
half of the 18th centuries. Humanitarian, Socio-Economic And So-
cial Sciences. 2014; 6-1: 141-143. (In Russ)

10. Magaramov ShA. Derbent in the development of Caspian 
trade of the Peter the Great administration. Abkhazia in world his-
tory and international relations. Proceedings of the international 
scientific conference of the same name. 2016: 382-388. (In Russ)

11. Magomedov NA., Magaramov ShA. The role of Western 
Caspian Trade centers in the development of Derbent’s trade with 
Russia (17th–18th centuries). Bulletin of the Institute of History, 
Archaeology, and Ethnography. 2016; 4(48): 25-35. (In Russ)

12. Magomedov NA., Magaramov ShA. Modernization of Der-
bent’s economic activity by Peter the Great’s administration. Bul-
letin of Kemerovo State University. 2016; 4(68): 69-73. (In Russ)

13. Dzhakhieva EG. Caspian Dagestan and its importance in 
the trade and economic relations of the peoples of the Caucasus 
with Russia and the countries of the East in the second half of the 
18th – first third of the 19th centuries. Kant. 2016; 4(21): 11-14. 
(In Russ)

14. Dautov IN., Chekulaev N.D. The place and role of the Ki-
zlyar customs in Russia’s trade relations with the peoples of the 
north Caucasus in the 18th – early 19th centuries. The role and 
significance of archives and archival documents in preserving the 
historical memory of the peoples of Russia and the Caucasus. Pro-
ceedings of the international scientific and practical conference. 
2018: 136-141. (In Russ)

15. Kidirniyazov D.S., Chekulaev N.D. Russia’s economic policy 
in the Western Caspian region in the first third of the 18th century. 
Collection of Scientific Articles of the Institute of Social Research. 
Nazran, 2019, pp. 44–66. (In Russ)

16. Kidirniyazov DS., Chekulaev ND. Trade relations between 
Astrakhan and Derbent (1722–1735). Astrakhan local history 
readings. Proceedings of the XIII International scientific and 
practical conference. Ed. A.A. Kurapov. Astrakhan, 2021: 120-124. 
(In Russ)

17. Velikaya NN. On Russian-Kumyk trade in the 18th century. 
Humanitarian and Legal Studies. 2018; 2: 35-42. (In Russ)

18. Bogatyrev ED., Abdusalamov M-PB. Relations between 
Kumyk rulers and Russian military authorities in the Caucasus in 
the last third of the 18th century: trade aspect (based on materials 
from the Kizlyar Commandant’s archive). Voprosy Istorii. 2021; 
12(4): 246-254. (In Russ)

19. Bogatyrev ED., Abdusalamov M-PB. Derbent in the eco-
nomic plans of the Russian Empire in 1722–1735 (on the 300th 
anniversary of Peter the Great’s Persian Campaign). History and 
Modern Worldview. 2023; 5(1): 19-25. (In Russ)



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

482

(к  300-летию Персидского похода Петра I) // История и со-
временное мировоззрение. 2023. Т. 5. № 1. С. 19–25. 

20. Раджабов А.Х. Русско-кумыкские торговые отношения 
в первой половине XVIII века и их роль в процессе интеграции 
кумыкских государственных образований в экономическое 
пространство Российской империи // Россия и мир: история 
и современность. Тезисы ХI всероссийской конференции сту-
дентов и молодых учёных. Редакционная коллегия Е.А. Гаври-
сенко [и др.]. Сургут, 2023.  С. 50–52. 

21. Акбиев А.С. Общественный строй кумыков в ХVII–
ХVIII вв. Махачкала: Новый день, 2000. – 303 с.

22. Смирнов Н.А. Политика России на Кавказе в ХVI–
ХIХ  вв. М.: Соцэкгиз, 1958. – 244 с.

23. Абдусаламов М.-П. Б., Магарамов Ш.А. Институт «бе-
регового права» в отношениях российских властей и правите-
лей Северного Дагестана в XVIII в. (по материалам Кизляр-
ского комендантского архива) // Современная научная мысль. 
2016. № 4. С. 72–79.

Поступила в редакцию 26.08.2024 г. 
Принята в печать  23.01.2025 г. 
Опубликована 15.09.2025 г.

20. Radzhabov AKh. Russian-Kumyk trade relations in the 
first half of the 18th century and their role in the integration of 
Kumyk state entities into the economic space of the Russian Em-
pire. Russia and the World: History and Modernity. Theses of the 
XI All-Russian Conference of Students and Young Scholars. Ed. 
E.A. Gavrisenko et al. Surgut, 2023: 50-52. (In Russ)

21. Akbiev AS. Social system of the Kumyks in 17th–18th cen-
turies. Makhachkala: Novy Den, 2000. (In Russ)

22. Smirnov NA. Russia’s Policy in the Caucasus in the 16th–
19th Centuries. Moscow: Sotsekgiz, 1958. (In Russ)

23. Abdusalamov M-PB., Magaramov ShA. The institute of 
“Coastal Law” in the Relations between the Russian authorities and 
the rulers of Northern Dagestan in the 18th Century (based on ma-
terials from the Kizlyar Commandant’s archive). Sovremennaya 
Nauchnaya Mysl. 2016; 4: 72–79. (In Russ)

Received 26.08.2024
Accepted  23.01.2025
Published 15.09.2025



483

Исследовательская статья

Для цитирования:  // История, археология и этнография Кавказа. 2025. Т. 21. No  3. С. 228-
245. doi.org/10.32653/CH202228-245

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213483-490

ИСТОРИЯ, АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОГРАФИЯ КАВКАЗА. Т. 21. № 3. 2025. С. 483-490

© Бухарин М.Д., 2025
© Дагестанский федеральный исследовательский центр РАН, 2025

Для цитирования: Бухарин М.Д. Академик В.В. Бартольд и кавказоведение  // История, 
археология и этнография Кавказа. 2025. Т. 21. No  3. С. 483-490. doi.org/10.32653/CH213483-490

Бухарин Михаил Дмитриевич
д.и.н., академик РАН, главный научный сотрудник 
Институт всеобщей истории РАН, Москва, Россия
michabucha@gmail.com

АКАДЕМИК В.В. БАРТОЛЬД И КАВКАЗОВЕДЕНИЕ

Аннотация. Изучение истории Кавказа не являлось главным научным интересом академика В.В. Бартольда, 
тем не менее и как исследователь средневековой истории и литературы (тюрколог, иранист, арабист), как исла-
мовед, как администратор, Бартольд регулярно обращался к истории Кавказа. Постоянный интерес Бартольда к 
истории Кавказа демонстрирует переписка с академиком Н.Я. Марром – археологом, литературоведом, лингви-
стом (всего выявлено и издано более 50 документов). В фонде В.В. Бартольда в Санкт-Петербургском филиале 
Архива Российской академии наук (СПбФ АРАН) отложились как оригиналы изданных работ академика Бартоль-
да, посвященные тем или иным сюжетам из истории Кавказа, так и автографы неизданных работ. Наличие этих 
документов показывает, что Кавказ занимал существенно большее место в научном творчестве В.В. Бартольда, чем 
представлялось до настоящего времени. Ряд работ, определенно, представляет интерес и для науки сегодняшнего 
дня. В 1922-1923 гг. российская наука и культура переживала тяжелую кампанию по передаче Грузии истори-
ко-культурных памятников грузинского или предположительно грузинского происхождения. В этой связи В.В. 
Бартольд как заместитель председателя Государственной академии истории материальной культуры Н.Я. Марра, 
друг и коллега С.Ф. Ольденбурга по РАИМК и по Российской академии наук, которые принимали активное участие 
в сопротивлении кампании, не мог остаться в стороне от попыток научной и музейной общественности остано-
вить процесс передачи или, по крайней мере, максимально уменьшить количество передававшихся артефактов. В 
фонде В.В. Бартольда в СПбФ АРАН сохранилась докладная записка, составленная им по результатам заседания 
Совета ГАИМК, в которой от лица ГАИМК представлена позиция ученого по вопросам сохранения национального 
историко-культурного наследия, научных и культурных центров мирового значения, нераздельности музейных и 
библиотечных собраний.

Ключевые слова: кавказоведение; Российская академия наук; Государственная академия истории материаль-
ной культуры; историко-культурные ценности; международное право



484

Research paper

For citation:  . History, Archeology and Ethnography of the Caucasus. 2025. Vol. 21. N. 3. P. 228-
245. doi.org/10.32653/CH202228-245

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213483-490

HISTORY, ARСHAEOLOGY  AND ETHNOGRAPHY OF THE CAUCASUS. V. 21. № 3. 2025. P. 483-490

© M.D. Bukharin, 2025
© Daghestan Federal Research Centre of RAS, 2025

For citation: M.D. Bukharin. Academician V.V. Bartold and Caucasian studies. History, Archeology 
and Ethnography of the Caucasus. 2025. Vol. 21. N. 3. P. 483-490. doi.org/10.32653/CH213483-490

Mikhail D. Bukharin,
Dr. Sci., Academician, Principal Researcher
Institute of World History of RAS, Moscow, Russia
michabucha@gmail.com

ACADEMICIAN V.V. BARTOLD AND CAUCASIAN STUDIES

Abstract. The study of the Caucasus did not constitute Academician V.V. Bartold’s primary academic focus. 
Nevertheless, as a scholar specializing in medieval history and literature (Turkologist, Iranist, and Arabist), an Islamic 
scholar, and an administrator, Bartold frequently engaged with the history of the Caucasus. His sustained interest in this 
region is evidenced by his correspondence with Academician N.Ya. Marr, an archaeologist, literary scholar, and linguist, 
with over fifty documents discovered and published. The V.V. Bartold collection, housed at the St. Petersburg Branch of the 
Archives of the Russian Academy of Sciences (SPbB ARAS), includes both the original offprints of Bartold’s published works 
on various aspects of Caucasian history and autographs of unpublished works. These materials indicate that the Caucasus 
held a more significant place in Bartold’s scholarly activity than previously acknowledged, with several of these works 
remaining relevant to contemporary scholarship. During 1922–1923, Russian academic and cultural institutions faced a 
challenging campaign to transfer historical and cultural artifacts of Georgian or presumed Georgian origin to Georgia. In 
this context, V.V. Bartold, serving as deputy chairman of the State Academy of the History of Material Culture (GAIMK) 
and as a colleague of S.F. Oldenburg at GAIMK and the Russian Academy of Sciences, actively participated in efforts 
to oppose this campaign. Bartold contributed to the scholarly and museum communities’ endeavors to halt the transfer 
process or, at minimum, to reduce the number of artifacts transferred. A report authored by Bartold, preserved in the V.V. 
Bartold collection at the SPbB ARAS, documents a meeting of the GAIMK Council. In this report, Bartold articulates, on 
behalf of GAIMK, the scholarly position advocating for the preservation of national historical and cultural heritage, the 
maintenance of globally significant scientific and cultural centers, and the integrity of museum and library collections.

Keywords: Caucasian studies; Russian Academy of Sciences; State Academy of the History of Material Culture; 
historical and cultural heritage; international law



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

485

Введение

История российской исторической науки неотделима от научного творчества и организаци-
онной деятельности выдающегося востоковеда, историка, филолога, религиоведа – тюрколога, 
ираниста, арабиста – академика Василия Владимировича Бартольда (1869–1930). Хотя Бартольд 
не  знал кавказских языков и не владел первоисточниками на них, документы на арабском, персид-
ском, турецком по истории Кавказа были Бартольду прекрасно знакомы. Как показывают архив-
ные документы – и лишь недавно опубликованные, и еще ожидающие введения в научный оборот, 
Бартольд не просто питал глубокий профессиональный интерес к истории Кавказа, не только напи-
сал целый ряд работ, важных для прогресса кавказоведения, но и в организационной деятельности 
внес значительный вклад, в частности в сохранение кавказского историко-культурного наследия, 
хранящегося в российских музеях и библиотеках.

В.В. Бартольд и Н.Я. Марр по материалам переписки

Сохранилась обильная переписка между Н.Я. Марром и В.В. Бартольдом, которая показывает, что 
история Кавказа привлекала В.В. Бартольда всю его научную жизнь: 30 документов (письма и  теле-
граммы), отправленных Бартольдом Марру, и 13 – Марром Бартольду. Переписка сохранилась не пол-
ностью: Марр ссылается на письма Бартольда (например, в своих письмах от 18 июля 1896 г., 28 августа 
1902 г.), которые в его фонде не сохранились, или на информацию, которую он  мог получить только 
в  письмах Бартольда (например, письмо от 28 августа 1902 г.), отсутствующих в его фонде [1, с. 72]. 

Переписка ученых охватывала 35 лет их жизни и деятельности (с 1896 по 1930 гг.), практически вся 
их жизнь в науке прошла в тесном контакте друг с другом. Отношения между коллегами были уважи-
тельными, однако их нельзя назвать «благостными», и переживали они разные периоды, в том числе 
и  охлаждения [1, с. 27―29]. Впрочем, на постоянной основе сохранялось взаимное уважение и искрен-
нее признание заслуг в науке.

Бартольд ценил Марра за профессионализм в археологии, за преданность своему делу, за достиг-
нутые подлинные успехи в научной и организационной сферах – прежде всего как исследователя ма-
териальной и духовной культуры Кавказа, в частности, на примере Ани и множества сопряженных 
проблем. По мнению Бартольда, заслуги Марра в исследовании Ани уже к концу 1915  г. увековечили 
его имя. Слова Бартольда в отзыве о трудах Марра, представленном на соискание Большой золотой 
медали имени А.С. Уварова, звучат совершенно искренне: «За ту четверть века, которая отделяет нас 
от  первого знакомства Николая Яковлевича Марра с развалинами Ани, имя его связалось с ними веч-
ной и неразрывной цепью, скованной из пятнадцатилетнего пребывания там, из четырнадцати кампа-
ний раскопок, из ряда научных докладов и лекций, посвященных Ани, из целой серии печатных тру-
дов, из  непрерывных археологических и исторических изысканий, из  учреждения на самом городище 
двух музеев, из установления действительной охраны развалин, из предохранения многих памятников 
от грозившего им разрушения и, наконец, из создания если еще не de jure, то de facto научного инсти-
тута специально для изучения древностей Ани и  окрестной области древнего Ширака» [2, c. 381; 3, 
c. 438]. Так или иначе деятельность по сохранению памятников историко-культурного значения еще 
более сблизит ученых в начале 1920-х гг.

Намеренно или нет, но Бартольд совершенно обходит молчанием лингвистические изыскания Мар-
ра, хотя Марр пытался обсуждать с ним свои выводы1. В письмах Марра Бартольду нет ни слова о яфе-
тических изысканиях. Определенно, Марр просил коллегу наводить справки о новой литературе по ин-
тересовавшим его сюжетам и тогда, когда от чисто лингвистических он перешел к более масштабным 
построениям. Так, Бартольд в письме от 26 декабря 1922 г. пишет Марру: «Сочинений о развитии речи 
у доисторических народов мне пока здесь не приходилось встречать»2 [1, с.  277–278; 3, с. 439].

1.  Письмо от 7 июля 1913 г. // СПбФ АРАН. Ф. 68. Оп. 2. Д. 144. Л. 13–14 об.
2.  СПбФ АРАН. Ф. 800. Оп. 3. Д. 82. Л. 38 об.



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

486

Кавказ в научном творчестве В.В. Бартольда 

Опубликованные работы

В.В. Бартольд питал глубокий интерес к истории Кавказа не только потому, что на Кавказе и с кав-
казским материалом работал его коллега Н.Я. Марр. Историей Кавказа Бартольд интересовался как 
историк, филолог, исламовед на протяжении всей своей жизни в науки и в высшем образовании. До-
статочно сказать, что одна из последних его прижизненных работ была посвящена анализу преданий 
о  Коркуде в туркменско-кавказской и анатолийско-турецкой среде [4, с. 1–18]. 

С количественной точки зрения объем творческого наследия академика В.В. Бартольда, посвящен-
ного истории народов Кавказа и Закавказья, существенно меньше в сравнении с количеством работ, 
посвященных истории Средней Азии и Ирана. Однако даже те работы, которые были собраны в разделе 
«Работы по истории Кавказа и Восточной Европы» первой части второго тома «Сочинений» Бартольда 
[5, с. 651–880] показывает, что его можно с полной уверенностью считать одним из ведущих европей-
ских специалистов первой половины ХХ в. по истории Кавказа. Наиболее ярко среди них представлены 
работы по истории Прикаспия. Впрочем, работы Бартольда по истории Кавказа представлены не толь-
ко в первой части второго тома, они разбросаны и по другим томам (например, «Персидская надпись 
на стене анийской мечети Мануче», впервые изданная в «Арийской серии» в 1911 г. [6, с. 313–339]: про-
вести сюжетную границу между теми или иными работами и отделить кавказские сюжеты от прочих 
подчас затруднительно, да и едва ли нужно.

Работы по истории Кавказа, опубликованные при жизни ученого, не исчерпывают творческое на-
следие Бартольда-кавказоведа.

Архивные материалы

Среди неопубликованных научных работ В.В. Бартольда одной из наиболее значительных являет-
ся черновик работы о восточных империях. Текст не имеет авторского названия и занимает 82 листа 
(СПбФ АРАН. Ф. 68. Оп. 1. Д 118). Работа посвящена формированию государств турок, Арабского хали-
фата, а также государства Чингиз-хана и тимуридов. По справедливому наблюдению Н.Н. Туманович, 
наибольший интерес представляет первая часть труда3 [7, с. 265]. Интересным выглядит объяснение 
В.В. Бартольда причин, по которым отуречиванию подвергались, прежде всего, те районы, которые 
располагались максимально далеко от исходного района распространения тюркских племен – Средней 
Азии: Малая Азия, Азербайджан, Закавказье. Именно туда тюркские правители стремились направить 
своих соплеменников, именно там велась «борьба за веру» с Византией и грузинским царством Багра-
тидов, именно таким образом покоренные города и села – основные поставщики налоговых выплат  – 
ограждались в сельджукидскую эпоху от набегов кочевников, с другой, военному потенциалу кочевни-
ков находилось должное применение4.

Ряд неопубликованных работ посвящен специально древней и средневековой истории Кавказа – 
отзыв Бартольда на диссертацию И. Джавахова «Государственный строй древней Грузии и древней 
Армении» [1905 г.]5, пространная рецензия на книгу Е.И. Козубского «История города Дербента» 
[1907  г.]6 как в чистовом, так и в черновом вариантах. Дело «Из истории Дербента и Дагестана вооб-
ще» на 66 листах7 представляет собой серию выписок из источников на арабском, турецком, англий-
ском и немецком языках. Определенно, эти выписки служили основой для подготовки рецензии на 
книгу Е.И. Козубского. Приблизительно того же свойства – подготовительные записи к рецензиям, 
курсам лекций – являются следующие дела: дополнения к книге Е.А. Пахомова «Краткий курс истории 
Азербайджана» (Баку, 1923) на трех листах, а также к лекциям «Прикаспийские области» (ок. 1924 г.) 

3.  СПбФ АРАН. Ф. 68. Оп. 1. Д 118. Л. 1–22.
4.  СПбФ АРАН. Ф. 68. Оп. 1. Д 118. Л. 5а-6а.
5.  СПбФ АРАН. Ф. 68. Оп. 1. Д. 148.
6.  СПбФ АРАН. Ф. 68. Оп. 1. Д. 149.
7.  СПбФ АРАН. Ф. 68. Оп. 1. Д. 151.



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

487

на  50  листах, «Конспект лекций по истории прикаспийских областей» (1924 г.) на 34 листах и  «Крат-
кий курс истории Азербайджана» (1924–1926 гг.) на 4 листах8.

Остальные архивные материалы, относящиеся к истории Кавказа, указанные Н.Н. Туманович [7, 
с.  274], были опубликованы при жизни Бартольда.

В.В. Бартольд и кампания по передаче грузинских 
историко-культурных ценностей

В 1922–1923 гг. российская наука и культура была вынуждена пройти через кампанию по передаче 
Грузии памятников историко-культурного значения грузинского (или предположительно грузинско-
го) происхождения [8, с. 360–379]. В 1921 г. часть грузинского историко-культурного наследия была 
вывезена во Францию, и ее возвращение состоялось только по завершении Второй мировой войны [см., 
в частности: 9, с. 4]. Впрочем, вопрос о возвращении грузинских артефактов из российских собраний 
в  грузинской прессе был поставлен еще в 1917 г.

В 1922 г. решение вопроса было поставлено в практической плоскости. Хронология процесса к на-
стоящему времени реконструирована не полностью, ряд вопросов не имеет решения. Так, наиболее 
ранний известный документ по данному вопросу – протокол заседания Комиссии по обсуждению во-
просов о вывозе в Грузию ее национальных собраний и коллекций, находящихся в различных храни-
лищах РСФСР от 24 июня 1922 г.9 При этом ВЦИК РСФСР постановил передать Грузии «все регалии 
древней Грузии, вывезенные в Россию и принадлежащие Грузии по удостоверениям в Государствен-
ном архиве и Наркомпросе и хранящиеся в Главархиве, Оружейной палате и других музейных храни-
лищах» лишь 20 июля 1922 г.10. Получается, что работа соответствующих комиссий была начала еще 
до  принятия постановления ВЦИК РСФСР.

Так или иначе, к середине августа 1922 г. вопрос о передаче грузинских историко-культурных цен-
ностей, в частности, рукописей из Румянцевского музея (ныне – Российская государственная библиоте-
ка) достиг существенной остроты. На это указывает докладная записка в Главное управление научных 
учреждений, составленная В.В. Бартольдом. Эта записка отложилась в личном фонде В.В. Бартольда 
в  Санкт-Петербургском филиале Архива РАН в сводном деле по истории работы Бартольда в Россий-
ской (Государственной) академии истории материальной культуры. 

Определенно, записка эта явилась не столько инициативой самого Бартольда, сколько была со-
ставлена по поручению Совета Государственной академии истории материальной культуры, в которой 
В.В.  Бартольд был товарищем (заместителем) председателя – академика Н.Я. Марра (Марр также за-
ведовал Разрядом археологии Кавказа и яфетического мира Этнологического отделения ГАИМК)  – 
и  председателем Археологического отделения, а С.Ф. Ольденбург – заведующим Разрядом археологии 
Индии и Дальнего Востока этого же отделения. В первой половине 1920-х гг., когда влияние Россий-
ской академии наук на формирование политики в области науки и культуры было минимальным, 
именно ГАИМК обладала наибольшими из всех научных учреждений административными возмож-
ностями для того, чтобы влиять на научную и культурную политику государства. Значимость научной 
и организационной деятельности академика В.В. Бартольда для истории науки и взаимоотношений 
научной среды и государства в 1920-е гг. диктуют необходимость привести данную записку полностью. 
Основной посыл документа – необходимость уберечь от разделов коллекции научных центров мирово-
го уровня, в том числе – собрание грузинских рукописей Румянцевского музея; раздел коллекции при-
ведет к непоправимому урону для русского кавказоведения, что неминуемо отразится на всем научном 
прогрессе, частью которого является и русская наука. Россия, как указывает Бартольд, приложила зна-
чительные усилия в исследование Кавказа, и изъятие историко-культурных ценностей из российских 
собраний явится жестом крайнего неуважения ко всей русской культуре.

8.  СПбФ АРАН. Ф. 68. Оп. 1. Д. 152–154.
9.  ГАРФ. Ф. 2307. Оп. 3. Д. 282. Л. 16 = Л. 44–44 об.; публикацию см.: [1, с. 363–364].
10.  ГАРФ. Ф. 2307. Оп. 3. Д. 282. Л. 1–2, 4.



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

488

Археографическое описание 

Почерк Бартольда – мелкий, неаккуратный, многие знаки сливаются в неразделимые волнообраз-
ные цепочки, некоторые слова не читаются вовсе. Судя по наличию многочисленных исправлений, 
документ представляет собой черновой вариант, составленный для последующей перепечатки на пи-
шущей машинке, возможно, под диктовку самого Бартольда или для переписки секретарем, привык-
шим к его почерку.

Датировка записки возможна на основании даты, упоминаемой в тексте: 24 сентября, когда собрал-
ся совет ГАИМК. Более точная датировка будет возможна при обнаружении чистового варианта по-
становления совета ГАИМК. Архивная пагинация не соответствует структуре текста: после Л. 28 текст 
продолжается на Л. 30, затем возвращается на Л. 29 и завершается на Л. 31.

[не ранее 24 сентября 1922 г.]
В Главное управление научных учреждений
[28] После заседаний Особой комиссии, имевших место 18 и 19 августа, вопрос об увозе в Тиф-

лис грузинских книг и рукописей из русских собраний мирового значения мог считаться решенным 
в  благоприятном для русской и мировой науки смысле. К сожалению, эта надежда оказалась преж-
девременной: получено устойчивое достоверное известие, что последовало распоряжение о выдаче 
для увоза в  Тифлис грузинских рукописей библиотеки Румянцевского музея, и существует опасение, 
пока основанное только на слухах, что и для петроградских собраний не миновала опасность. Ввиду 
этого Совет1 Российской академии истории материальной культуры в заседании 24 сентября ре-
шил по этому вопросу обратиться с соответствующим заявлением в Главнауку2.

Академия истории материальной культуры не обладает собраниями рукописей и непосред-
ственно не  заинтересована в предотвращении опасности, угрожающей петроградским книгохра-
нилищам, но для нее не может быть безразличен вопрос, в каких условиях будет происходить 
в  Петрограде и Москве научная работа по кавказоведению. Приняв на себя наследие3 [30] бывшей 
Императорской Археологической комиссии, академия не могла не включить в программу своих ра-
бот изучения археологии Кавказа, которому придавала такое значение русская археологическая 
наука (достаточно напомнить о Пятом, Тифлисском, археологическом съезде). На средства Архео-
логической комиссии были начаты в 1892 г. раскопки Н.Я. Марра на месте Ани, составившие эпоху 
в  истории кавказоведения; само собой разумеется, что эти раскопки, как всякие научные архео-
логические работы были тесно связаны с изучением письменных источников; предполагавшейся, 
хотя и не вышедшей в свет полностью отчет о  раскопках должен был носить заглавие «Книжная 
история Ани и раскопки на месте городища». Само собой разумеется, что к   числу разрядов, на 
которые разделяется академия, принадлежит и разряд кавказоведения, работающий под руковод-
ством ученика Н.Я. Марра и сотрудника его при раскопках И.А. Орбели.

Русское кавказоведение составляет неразрывную часть русского востоковедения4, как успехи 
русского востоковедения связаны с успехами русской науки вообще. Если развитие науки сопрово-
ждается развитием специализации, то вместе с тем развивается и сознание единства научной 
мысли, […] тесного общения представителей различных [29] специальностей, без которых невоз-
можна более широкая постановка научных вопросов. Поэтому разрушение мировых научных цен-
тров не может быть возмещено никакими успехами отдельных научных дисциплин в отдельных 
местностях; в  частности, никакие успехи грузиноведения в Тифлисе не могли бы восполнить тот 
пробел, который получился и в мировой науке от гибели русского кавказоведения. Несомненно, что 
притязания Грузии, если бы они были удовлетворены, оказались бы одинокими5. Академии досто-
верно известно, что и  в  армянских кругах возникла мысль о вывозе в Армению армянских рукописей 
из Петрограда и  Москвы; такой просьбы не было предъявлено только потому, что она была при-
знана несовместимой с уважением к русской науке и русским ученым; но, если бы оказалось, что6 
в  самой России не дорожат целостью русских научных собраний, армяне тоже последовали бы7 при-
меру грузин, тем более что нет никаких оснований утверждать, что в Тифлисе существует более 
гарантий успешной научной работы, чем в Эривани и Эчмиадзине8, если не считать унаследован-
ных Тифлисом от времен русского владычества […] кавказских учреждений – музея, библиотеки 
и  т.п. […] мере, могли бы […] и другие города.



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

489

Для возможного продолжения правильной научной деятельности в области востоковедения ака-
демия считает совершенно [31] необходимым, чтобы неприкосновенность русских научных собра-
ний мирового значения была признана не только по отдельному частному случаю, но раз и навсег-
да. Если […] оправдывается создание комиссий с участием ученых для рассмотрения вопроса […] 
в законную силу договор […] или вопроса о возвращении имуществ, эвакуированных во время вой-
ны, или […] вопроса, для России пока еще не существующего9, об […] научных ценностей вследствие 
безысходной материальной нужды, то […] притязаний Грузии, не подходящих ни под одну из этих 
категорий; настолько если сами по себе […] возникновение вопроса об их удовлетворении представ-
ляется несовместимым с тем уважением10, на которое имеет право русская культура.

СПбФ АРАН. Ф. 68. Оп. 1. Д. 428. Л. 28–31.
Чернила, синий карандаш. Автограф.
Примечания
1. Вписано сверху.
2 Вписано и подчеркнуто синим карандашом.
3 Вычеркнуто: «Как наследница бывшей»
4 Вычеркнуто: «вообще».
5 Вычеркнуто: «В том же заседании Совета академии».
6 Вычеркнуто: «власти, от которых зависит участь русских научных собраний, разрешили».
7 Вписано сверху синим карандашом.
8 Далее до конца предложения текст вписан на левом поле листа.
9 Фраза вписана сверху синим карандашом.
10 Вычеркнуто: «которым должна пользоваться».

Возможно, дальнейшие архивные изыскания помогут ответить на вопрос о причинах, по которым 
вопрос о передаче памятников историко-культурного наследия грузинского происхождения грузин-
ской стороне не обсуждался в переписке В.В. Бартольда с С.Ф. Ольденбургом и Н.Я. Марром, хотя 
Марр и Ольденбург этот вопрос продолжали обсуждать. И Бартольд, и Марр, возможно, не находя сил 
участвовать в заседаниях комиссий, деятельность которых была нацелена не на сохранение истори-
ко-культурных ценностей, а на их изъятие, в самый сложный момент находились в зарубежных коман-
дировках, и обе академии – РАН (официально) и ГАИМК (фактически) – в соответствующих комис-
сиях представлял С.Ф. Ольденбург, а ГАИМК – молодой на тот момент эксперт, ученик Н.Я. Марра, 
А.Н.  Генко. 

Единственным сюжетом, который затрагивается в переписке Марра и Бартольда и перекликается 
с  деятельностью различных комиссий по передаче Грузии памятников истории и культуры грузин-
ского происхождения, является обсуждение рукописей сочинения «Калила и Димна». Из протокола 
№ 5 заседания «Полномочной комиссии, образованной для детального обсуждения и окончательно-
го решения технических вопросов, связанных с передачей Грузии ее древних художественно-истори-
ческих памятников, находящихся в различных хранилищах РСФСР» от 19 марта 1923 г. следует, что 
грузинская рукопись ХVII в. «Калила и Димна», хранившаяся в Азиатском музее (ныне – Институт 
восточных рукописей РАН), остается в России11. Между тем, именно в это время, т.е. в декабре 1922 г., 
феврале и  марте 1923 гг., Марр и Бартольд обсуждали в переписке иллюстрации к рукописям, персид-
ской и  грузинской, «Калилы и Димны» из Азиатского музея [1, с. 178, 289, 291–293].

Заключение

Архивные документы наравне с прижизненными публикациями показывают, что история Кавказа 
составляла органическую часть научного творчества академика В.В. Бартольда. Его перу принадлежат 
работы, не потерявшие свое значение для современного кавказоведения, и часть из них еще нуждает-
ся во введении в научный оборот. Научно-организационная деятельность Бартольда была нацелена 
на сохранение в российских собраниях историко-культурных ценностей грузинского происхождения. 

11.  СПбФ АРАН. Ф. 2. Оп. 1(1923), Д. 110. Л. 11; см. также протокол от 20 марта 1923 г. – СПбФ АРАН. Ф. 2. Оп. 1(1923), Д. 110. Л. 18, 
в котором эта рукопись помещена в число тех, которые были оставлены в собрании Азиатского музея.



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

490

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Ананьев В.Г., Бухарин М.Д. «Имена, которые никогда 
не будут забыты…». Российское востоковедение в переписке 
В.В.  Бартольда, Н.Я. Марра и С.Ф. Ольденбурга. М.: Варфоло-
меев А.Д., 2020. 400 с.

2. Бартольд В.В., Смирнов Я.И. Отзыв В.В. Бартольда 
и  Я.И.  Смирнова о трудах Н.Я. Марра по исследованию древ-
ностей Ани // Записки Восточного отделения Императорского 
Русского Археологического общества. Т.  XXIII. 1916. С. 373–
411.

3. Ананьев В.Г., Бухарин М.Д. Российская академическая 
наука в переписке Н.Я. Марра и В.В. Бартольда // Краткие со-
общения Института археологии РАН. № 259. 2019. С. 434–444.

4. Бартольд В.В. Турецкий эпос и Кавказ // Язык и лите-
ратура. V. 1930. С. 1–18.

5. Бартольд В.В. Сочинения. Т. II. Часть I. Общие работы 
по истории Средней Азии. Работы по истории Кавказа и  Вос-
точной Европы. М.: Издательство Восточной литературы, 
1963. С. 615–880.

6. Бартольд В.В. Персидская надпись на стене анийской 
мечети Мануче // Бартольд В.В. Сочинения. Т. IV. Работы 
по  археологии, нумизматике, эпиграфике и этнографии. М.: 
Издательство Восточной литературы, 1966. С. 313–339.

7. Умняков И.И. Аннотированная библиография трудов 
В.В. Бартольда. Туманович Н.Н. Описание архива В.В. Бар-
тольда. М.: Главная редакция восточной литературы, 1976. 
467 с.

8. Ананьев В.Г., Бухарин М.Д. Российская академия наук 
и проблема перемещения памятников историко-культурного 
наследия грузинского происхождения в 1920-е гг. // Визан-
тийский временник. 104. 2020. С. 360–379.

9. Амиранашвили Ш. საქართველოდან სხვადასხვა დროს 
გატანილი სამუზეუმო განძეულობა და მისი დაბრუნება. თბ.: 
თბილისის უნივერსიტეტის გამომცემლობა. Разновременно 
вывезенные из Грузии и возвращенные музейные ценности. 
Тбилиси, 1968. 63 с.

Поступила в редакцию 10.02.2025 г. 
Принята в печать  26.03.2025 г. 
Опубликована 15.09.2025 г.

REFERENCES

1. Ananyev VG., Bukharin MD. “Names that will never be 
forgotten...” Russian Oriental Studies in the Correspondence of 
V.V.  Bartold, N.Ya. Marr, and S.F. Oldenburg. Moscow: Varfolo-
meev A.D., 2020. (In Russ)

2. Bartold VV., Smirnov YaI. Review of V.V. Bartold and Ya.I. 
Smirnov on the Works of N.Ya. Marr on the Study of the Antiqui-
ties of Ani. Notes of the Eastern Branch of the Imperial Russian 
Archaeological Society. 1916; 23: 373-411. (In Russ)

3. Ananyev VG., Bukharin MD. Russian Academic Science in 
the Correspondence of N.Ya. Marr and V.V. Bartold. Brief Commu-
nications of the Institute of Archaeology of the Russian Academy 
of Sciences. 2019; 259: 434-444. (In Russ)

4. Bartold VV. The Turkish Epic and the Caucasus. In: Lan-
guage and Literature. Part V. 1930: 1-18. (In Russ)

5. Bartold VV. Works. Vol. II. Part I. General Works on the 
History of Central Asia. Works on the History of the Caucasus and 
Eastern Europe. Moscow: Vost. Lit., 1963: 615-880. (In Russ)

6. Bartold VV. Persian inscription on the wall of the Ani 
mosque of Manuche. Bartold V.V. Works. Vol. IV. Works on Ar-
cheology, Numismatics, Epigraphy, and Ethnography. Moscow: 
Vost. Lit., 1966: 313-339. (In Russ)

7. Umnyakov II. Annotated bibliography of the works of V.V. 
Bartold. Tumanovich, N.N. Description of the archive of V.V. Bar-
told. Moscow: Vost. Lit., 1976. (In Russ)

8. Ananyev VG., Bukharin MD. The Russian Academy of Sci-
ences and the problem of the relocation of historical and cultural 
heritage monuments of Georgian origin in the 1920s. Byzantine 
Time. 2020; 104: 360-379. (In Russ)

9. Amiranashvili Sh. Museum valuables exported from Geor-
gia and returned at different times [გატანილი სამუზეუმო 
განძეულობა და მისი დაბრუნება]. Tbilisi: Tbilisi University 
Publ., 1968 (in Georgian).

Received 10.02.2025
Accepted  26.03.2025
Published 15.09.2025

Впрочем, реконструкция хода кампании по передаче этих памятников грузинской стороне далека 
от  завершения, однако и выявленные документы показывают, что В.В. Бартольд активно выступал за 
сохранение музейных и библиотечных собраний – главных научных центров мирового уровня, исхо-
дил из интересов науки, а не сиюминутной политической выгоды, и полагал, что подобные разделы 
коллекций провоцируют не стабилизацию международных отношений, а их разбалансировку.



491

Исследовательская статья

Для цитирования:  // История, археология и этнография Кавказа. 2025. Т. 21. No  3. С. 228-
245. doi.org/10.32653/CH202228-245

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213491-501

ИСТОРИЯ, АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОГРАФИЯ КАВКАЗА. Т. 21. № 3. 2025. С. 491-501

© Манышев С.Б., 2025
© Дагестанский федеральный исследовательский центр РАН, 2025

Для цитирования: Манышев С.Б. «…Боролся… за успешное проведение в условиях Чечни 
генеральной линии партии»: Абдурахман Авторханов и ранняя советская историография 
русско-кавказских отношений // История, археология и этнография Кавказа. 2025. Т. 21. No  3. 
С. 491-501. doi.org/10.32653/CH213491-501

Манышев Сергей Борисович 
к.и.н., научный сотрудник
Национальный исследовательский университет «Высшая школа экономики», Москва, Россия;
привлеченный эксперт
Институт российской истории РАН, Москва, Россия
msergey1990@gmail.com 

«…БОРОЛСЯ… ЗА УСПЕШНОЕ ПРОВЕДЕНИЕ 
В УСЛОВИЯХ ЧЕЧНИ ГЕНЕРАЛЬНОЙ ЛИНИИ ПАРТИИ»: 

АБДУРАХМАН АВТОРХАНОВ И РАННЯЯ СОВЕТСКАЯ 
ИСТОРИОГРАФИЯ РУССКО-КАВКАЗСКИХ ОТНОШЕНИЙ

Аннотация. В статье сквозь призму биографии историка Абдурахмана Авторханова анализируется история 
становления советской историографии истории Северного Кавказа. Работа основана как на опубликованных, так 
и на впервые вводимых в научный оборот материалах из фондов Государственного архива Российской Федерации 
и Центрального государственного архива Республики Дагестан. А.Г. Авторханов – партийный функционер, один 
из первых профессиональных историков в Чечне. В 1930–1936 гг. выпустил ряд работ, посвященных региональной 
истории. Основными темами его исследований являются Кавказская война и сопротивление горцев, послевоенное 
налаживание контактов Северного Кавказа и Российской империи, а также Российская революция и советизация 
Чечни. Научные труды А.Г. Авторханова стали первыми обобщающими работами, посвященными истории Чечни. 
Первые его работы были рассчитаны на массового читателя, они пропитаны духом революционно-пролетарской 
идеологии и соответствовали идеям марксизма, хотя и не содержат прямых ссылок на классиков марксизма-лени-
низма. В них фактически отсутствует какая бы то ни было теоретическая составляющая. В более поздних работах 
прослеживается опыт, полученный в Институте красной профессуры, который А.Г. Авторханов окончил в 1937 
г. Для этих работ характерны четкая структура, логичность изложения и богатое подкрепление источниками и 
ссылками, а изложение строится исключительно вокруг тезисов из работ классиков марксизма-ленинизма. При-
влеченные архивные документы дают возможность реконструировать основные вехи биографии А.Г. Авторханова 
и привязать их к выходу главных его работ, посвященных истории Чечни. Такой подход дает возможность про-
следить эволюцию подходов автора к русско-кавказским отношениям в зависимости от уровня его образования. 

Ключевые слова: советская историография; кавказоведение; Абдурахман Авторханов; история Чечни; Север-
ный Кавказ; история науки; русско-кавказские отношения



492

Research paper

For citation:  . History, Archeology and Ethnography of the Caucasus. 2025. Vol. 21. N. 3. P. 228-
245. doi.org/10.32653/CH202228-245

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213491-501

HISTORY, ARСHAEOLOGY  AND ETHNOGRAPHY OF THE CAUCASUS. V. 21. № 3. 2025. P. 491-501

© S.B. Manyshev, 2025
© Daghestan Federal Research Centre of RAS, 2025

For citation:  S.B. Manyshev. “...Fought... for the successful implementation of the party’s general 
line in the conditions of Chechnya”: Abdurakhman Avtorkhanov and early Soviet historiography of 
Rssian-Caucasian relations. History, Archeology and Ethnography of the Caucasus. 2025. Vol. 21. N. 3. 
P. 491-501. doi.org/10.32653/CH213491-501

Sergey B. Manyshev,
Cand. Sci., Researcher
Higher School of Economics, Moscow, Russia;
Invited Expert, 
Institute of Russian History of RAS
msergey1990@gmail.com 

“...FOUGHT... FOR THE SUCCESSFUL IMPLEMENTATION
OF THE PARTY’S GENERAL LINE IN THE CONDITIONS

OF CHECHNYA”: ABDURAKHMAN AVTORKHANOV
AND EARLY SOVIET HISTORIOGRAPHY 

OF RUSSIAN-CAUCASIAN RELATIONS

Abstract. This article examines the development of Soviet historiography of the North Caucasus through the 
biographical lens of historian Abdurakhman Avtorkhanov. The work is based on both published and previously unstudied 
materials from collections of the State Archives of the Russian Federation and the Central State Archives of the Republic 
of Dagestan. As a party functionary and one of Chechnya’s earliest professional historians, Avtorkhanov published several 
works on regional history between 1930 and 1936. His research focused on the Caucasian War, highlander resistance, 
post-war interactions between the North Caucasus and the Russian Empire, the Russian Revolution, and the Sovietization 
of Chechnya. His early writings, aimed at a general audience, were steeped in revolutionary-proletarian ideology and 
aligned with Marxist principles, though they lacked direct references to Marxist-Leninist classics and theoretical depth. 
After graduating from the Institute of Red Professors in 1937, Avtorkhanov’s later works exhibit a more structured and 
logical approach, incorporating extensive archival sources and references to Marxist-Leninist texts. By analyzing archival 
documents, this study traces the evolution of Avtorkhanov’s historiographical methods and his perspectives on Russian-
Caucasian relations, correlating these shifts with his educational and professional development.

Keywords: Soviet historiography; Caucasian studies; Abdurakhman Avtorkhanov; history of Chechnya; North 
Caucasus; history of science; Russian-Caucasian relations



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

493

Введение 

Первые десятилетия Советской власти во многом заложили основы изучения регионов бывшей 
Российской империи. На смену кабинетным историкам из основных университетских центров пришли 
ученые, которые были готовы выезжать в многодневные экспедиции в отдаленные районы страны. Так 
было и на Северном Кавказе в первой половине 1920-х гг. Несколько позднее, когда здесь были созданы 
вузы, появилась возможность организовать региональные научно-исследовательские институты, 
которые должны были изучать историю и культуру в границах той или иной административно-
территориальной единицы. Уже в 1920 г. во Владикавказе был создан Северо-Кавказский краевой 
горский НИИ краеведения, а к началу 1930-х гг. свои научные учреждения имела каждая из автономий 
региона [1, с. 143–145]. 

Период 1920-х гг. стал «золотым десятилетием» краеведения [2, с. 153–166]. Именно оно 
на   непродолжительное время на Северном Кавказе фактически стало двигателем научной работы: 
местные энтузиасты со специальным образованием и без него принимались за исследование 
археологических памятников и особенностей быта, устраивали экспедиции по сбору исторического 
материала и фольклора в горах. С другой стороны, по мнению ряда исследователей, ранней советской 
исторической науке был характерен антиколониальный дискурс, в котором история народов СССР 
занимала определенное место [3]. 

Не была обойдена кавказская тематика и в исследованиях центральных научных учреждений. 
Во   второй половине 1930-х гг. вопросы истории народов региона начинают разрабатываться 
в  Институте истории АН СССР [4, с. 31, 32, 54].

Вместе с тем происходил процесс осмысления истории в новых, марксистских, рамках. При этом со-
вершенно не отрицался тот факт, что новые интерпретации фактов должны были преследовать пропа-
гандистские цели, связанные с идеологической борьбой и формированием нового советского общества 
[5, p. 3–5; 6, с. 65–75]. Предполагалось рассматривать любые выступления против Российской империи 
как звенья одной цепи, приведшие в итоге к установлению Советской власти, так как «без правильного 
анализа колониальной эксплуатации горцев царизмом нельзя понять своеобразия предпосылок Ок-
тябрьской революции у горских народов Северного Кавказа» [7, с. 99]. 

На протяжении 1920-х гг. в кавказоведении в основном господствовала концепция торгового 
капитализма М.Н. Покровского, согласно которой он (капитализм) стремился к овладению 
новыми рынками сбыта и сырья. В завоевании Кавказа Михаил Николаевич видел исключительно 
стратегическое соперничество Персии и России [8, с. 179].

Таким образом, в рассматриваемое время начала складываться новая концепция российско-
кавказского взаимодействия, которая в течение предвоенных лет существенно изменялась под 
воздействием различных партийных документов. Под эти изменения подстраивались и историки, 
некоторым из которых в годы Большого террора пришлось расстаться с жизнью за написанные 
ранее тексты. Другие же, как, например, Н.И. Покровский, в течение многих лет пытались добиться 
публикации своих исследований [9, с. 504]. 

Из функционеров – в историки

Абдурахман Геназович Авторханов родился в 1908 г. в селении Нижний Наур Терской области [10, 
с.  32]. Мы не очень много знаем о его ранних годах, это связано с тем, что в ходе двух Чеченских войн 
полностью были уничтожены документы, хранившиеся в бывшем партийном архиве Чечено-Ингуш-
ского обкома. Основную же информацию о его жизни и деятельности до эмиграции можно почерпнуть 
лишь из его мемуаров, которые, как и любой другой источник личного происхождения, полны неточ-
ностей, а также из сохранившихся материалов периода его учебы в Институте красной профессуры. 
При этом данные биографического характера чрезвычайно важны для понимания его профессиональ-
ной подготовки, отразившейся на его ранних научных трудах, посвященных истории Чечни. 



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

494

А.Г. Авторханов получил начальное образование в мусульманской школе, а также в русской, 
о  чем сам говорил в своих мемуарах: «Дед меня отдал в обе: в арабской я изучал Коран и арабскую 
грамматику, а в  русской – светские науки и русский язык… Сельская русская школа имела только 
пять классов. Кончив ее, мне ничего не оставалось, как продолжать учение в медресе (духовной 
семинарии)» [11, с. 71–72]. А  затем он сбежал в город Грозный, где был зачислен в Грозненский дет-
ский дом, а затем в  1924 г. его приняли в совпартшколу1. Здесь, как признавался сам А.Г. Авторханов, 
выяснилось, что  из слушателей таких школ готовят «людей, способных управлять местной властью». 
С другой стороны, возникала четкая перспектива получения дальнейшего образования [11, с. 108]. 
Нужно заметить, что в   1924 г. всего лишь 6 чеченцев были определены в это учебное заведение, 
что говорит о его некой «элитарности» [12, с. 51]. Связано такое положение дел, прежде всего, с тем, 
что в Чеченской автономной области уровень русской грамотности был чрезвычайно низким, он не 
превышал 1,5 % [13, с. 153].

Таким образом, окончание совпартшколы давало А.Г. Авторханову вполне предсказуемую карьеру 
советского чиновника: уже в 1926 г. он был назначен заместителем редактора газеты «Серло» – 
главного органа партии, выходившего на чеченском языке2. Но он не остановился на достигнутом 
и  поступил на Чеченский рабфак, который должен был стать еще одной ступенью на пути его подго-
товки к получению высшего партийного образования. К этому времени рабфак существовал уже 5 лет, 
но число чеченцев на нем было незначительным и составляло не более 1,5 % [14, с. 156], несмотря на то, 
что  для  них «было создано специальное подготовительное отделение» [11, с. 147–148]. 

Окончание рабфака и вступление в партию в 1927 г. дало возможность для дальнейшего продвижения 
по карьерной лестнице: сначала А.Г. Авторханов занимал должность заместителя заведующего 
орготделом Чеченского обкома ВКП(б) (1929–1930), в течение полугода работал на должности завуча 
Чеченского педагогического техникума (1930), а затем возглавлял Чеченский отдел народного 
образования (1930–1931)3. 

Согласно постановлению Бюро Чеченского обкома партии, издание всей партийной литературы 
было передано Чеченскому отделению издательства ЦК. На него возлагались задачи по переводу 
и  выпуску из печати работ Ленина, всевозможных партийных документов, а также пропагандистской 
литературы, рассчитанной на самые широкие слои населения [14, с. 160–161]. Это время можно считать 
пиком карьеры молодого коммуниста А. Г. Авторханова, так как именно его – достаточно подготов-
ленного и проверенного – назначили на должность заведующего областным издательским отделом 
ЦК  ВКП(б)4.

В 1933 г. перспективный коммунист А.Г. Авторханов был направлен Чеченским обкомом ВКП(б) 
на курсы марксизма-ленинизма для пополнения теоретических знаний5, а спустя менее полугода он 
был рекомендован к вступительным испытаниям для зачисления в Институт красной профессуры 
истории как имеющий склонность к исторической научно-исследовательской работе6. Поступле-
ние А.Г. Авторханова в институт стало возможным, вероятно, в силу существенных послаблений 
для   абитуриентов, которые были введены в 1932 г.: здесь учитывался партийный стаж, а также 
социальное происхождение, так как не менее 70 % поступавших должны были быть из рабочих [15, 
с. 45]. Согласно оценкам преподавателей, Авторханову достаточно неплохо давалось обучение, они 
отмечали, что он «к  работе относится добросовестно» и «имеет большие способности к языку»7. Здесь 
ему посчастливилось учиться у крупнейших специалистов – С.В. Бахрушина, Н.П. Грацианского, 
Б.Д.  Грекова, Е.А.  Косминского, В.С. Сергеева, В.В. Струве, что не могло не сказаться на формировании 
научных взглядов [11, с. 343–363]. В 1937 г. А.Г. Авторханов получил свидетельство об окончании 
Института красной профессуры истории, таким образом полностью легитимизировав себя не только 
как  партийного деятеля, но и как ученого8. 

1.  Автобиография А.Г. Авторханова. 14 марта 1937 г. // Государственный архив Российской Федерации (ГА РФ). Ф. Р-5143. Оп. 1. 
Д. 255. Л. 4.
2.  Справка на слушателя III курса Института красной профессуры А.Г. Авторханова // ГА РФ. Ф. Р-5143. Оп. 1. Д. 255. Л. 6.
3.  Характеристика на А.Г. Авторханова. 31 октября 1933 г. // ГА РФ. Ф. Р-5143. Оп. 1. Д. 255. Л. 7.
4.  Анкета А.Г. Авторханова // ГА РФ. Ф. Р-5143. Оп. 1. Д. 255. Л. 1. 
5.  Характеристика на А.Г. Авторханова. 31 октября 1933 г. // ГА РФ. Ф. Р-5143. Оп. 1. Д. 255. Л. 7.
6.  Рекомендация А.Г. Авторханову для поступления в Институт красной профессуры. 20 апреля 1934 г. // ГА РФ. Ф. Р-5143. Оп. 
1. Д. 255. Л. 9.
7.  Аттестационные листы А.Г. Авторханова // ГА РФ. Ф. Р-5143. Оп. 1. Д. 255. Л. 14, 17.
8.  Свидетельство А.Г. Авторханова об окончании Института красной профессуры // ГА РФ. Ф. Р-5143. Оп. 1. Д. 322. Л. 1.



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

495

Необходимо отметить, что общая канва жизни А.Г. Авторханова достаточно показательна: 
из   простого мальчика, который родился в бедной чеченской семье, вырос достаточно характерный 
советский функционер и убежденный марксист. Всю его дальнейшую биографию необходимо оставить 
за рамками данной статьи9, так как здесь особый интерес представляет период между 1930 и 1936 гг., 
когда вышли основные работы ученого, посвященные истории Чечни. 

Научная работа в Чечне

Для понимания основных вех развития исторического изучения Чечни и Северного Кавказа в ранний 
советский период необходимо кратко остановиться на тех мероприятиях и институциях, которые 
в   рассматриваемый период занимались этими сюжетами. Самый первый этап изучения народов 
региона после окончания Гражданской войны можно назвать экспедиционным, так как именно ученые 
из центральных научных учреждений путем летних выездов на Северный Кавказ заложили основы 
советской науки о его народах. Здесь необходимо упомянуть, что именно в этот период этнографы 
оказались между двумя парадигмами осмысления своего экспедиционного опыта: с одной стороны, 
Госплану необходимы были сведения для проведения районирования, с другой, Наркомнац пытался 
отстаивать интересы отдельных этнотерриториальных единиц [17, p. 79–87].

В 1923 г. начала свою работу Дагестано-чеченская экспедиция под общим руководством профессо-
ра-языковеда Н.Ф. Яковлева. Главными ее задачами были сбор лингвистических и этнографических 
материалов, а также фиксация археологических памятников на территории этих двух регионов10. 
При этом сам Николай Феофанович придерживался мнения, согласно которому именно «строгий 
экономический учет» должен быть поставлен во главу угла при сборе информации о народах Советского 
Союза [17, p. 85–86].

Чем же занимались члены подобных экспедиций в Чечне в первой половине 1920-х гг.? Важной 
составляющей было собирание фольклора в его связи с историческим развитием чеченского народа. 
Члены экспедиции ставили перед собой задачи изучения типов жилища и памятников архитектуры 
области, а также произведение разведывательных археологических исследований. Другими важными 
пунктами были сбор предметов материальной культуры для создания чеченского музея и проведение 
инструктажа для местных работников в области краеведения. Но была и задача чисто практическая, 
связанная с разработкой новой графики и грамматики чеченского языка11. 

Финансирование подобных мероприятий происходило за счет средств Наркомпроса РСФСР 
и  ассигнований из местных бюджетов. Как отмечал председатель ревкома, «непременным условием 
успеха изучения Чечни являются регулярные научные экспедиции»12. В состав отрядов, помимо 
профессора-руководителя, входил, как правило, один из студентов, фотограф, а также несколько 
местных сопровождающих13. 

Ко второй половине 1920-х гг. в Чеченской автономной области получило широкое развитие 
краеведческое движение: например, в 1927 г. при совпартшколе был организован специальный 
кабинет, который должен был заниматься изучением края [12, с. 81].

В 1928 г. при Доме работников просвещения был создан Грозненский научный кружок, который 
возглавил преподаватель географии В.В. Власов. Работа кружка была разделена на 12 научных 
секций: общественных наук, литературы, математики, физики, краеведения, биологии, географии 
и  астрономии, изобразительных искусств, педологии и рефлексологии, школьной гигиены и проблем 
школьного строительства. Спустя полгода своего существования кружок приступил к реорганизации 
в   Общество и выработке устава. Новая институция вобрала в себя и медицинский кружок, таким 
образом объединив более 100 членов [18, с. 3–4, 19–21]. 

9.  Достаточно подробно, хотя и с отдельными лакунами, биография А.Г. Авторханова описана в специальном исследовании [16].
10.  Отзыв о работах Дагестано-чеченской экспедиции 1923 г. // Центральный государственный архив Республики Дагестан (ЦГА 
РД). Ф.  Р-168. Оп. 3. Д. 14. Л. 133.
11.  Проект экспедиции в Чеченскую автономную область летом 1924 г. // ЦГА РД. Ф. Р-168. Оп. 3. Д. 14. Л. 142.
12.  Ходатайство Ревкома Чеченской автономной области. 5 февраля 1924 г.  // ЦГА РД. Ф. Р-168. Оп. 3. Д. 14. Л. 141. 
13.  Краткий отчет Комитета по изучению языков и этнических культур Северного Кавказа за 1920–1924 гг. // ЦГА РД. Ф. Р-168. 
Оп. 5. Д. 19. Л. 125



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

496

Общество достаточно энергично взялось за организацию изучения Чеченской автономной области, 
в том числе ее истории и культуры. Уже летом 1929 г. в Горную Чечню были направлены отряды для 
сбора этнографического и археологического материала, а также исторических преданий о восстании 
1877 г. [19, с. 42], а среди задач на будущий год значилось «изучение истории Чечни в общем и по 
отдельным районам; изучение памятников старины и народного искусства» [20, с. 54]. Однако 
большинство его членов были беспартийными, а его председатель, по выражению А.Г. Авторханова, 
«абсолютно невинным младенцем в политике». Так, при попытке расширить тематику исследований 
членов общества, В.В. Власов предложил к рассмотрению две темы – «Революционное разбойничество 
большевизма» и «Достижения и недостатки Советской власти» [11, c. 150]. 

В начале 1930 г. было принято решение о реорганизации Чеченского научного общества и создании 
Научно-исследовательского института краеведения имени 10-летия Советской власти, среди задач 
которого было изучение культуры, истории, быта и религии чеченцев, при этом отмечалось, что 
сотрудникам института не стоит замыкаться исключительно на академической тематике, а необходимо 
«вести жесткую борьбу за марксистско-ленинскую методологию» [14, с. 151]. Институт явился своео-
бразным воплощением идеи, высказанной еще в начале 1920-х гг., когда предлагалось некое специ-
альное учреждение, занимающееся вопросами изучения языков народов Северного Кавказа, сбором 
образцов народной поэзии и исследованием истории и быта14. Но в подобном формате это учрежде-
ние просуществовало недолго: часть его сотрудников пыталась заниматься вопросами «чистой» науки, 
пренебрегая проблемами социалистического строительства. Поэтому эта группа ученых была осуждена 
за вредительскую деятельность, а институт вновь реорганизован в Научно-исследовательский институт 
национальной культуры, в состав которого входили отделы истории, языка, литературы и искусства 
[21, с. 184–185]. 

Объединение двух автономных областей повлекло за собой и слияние двух институтов, таким 
образом в 1934 г. был создан Чечено-Ингушский НИИ. Одной из важных научных проблем, стоявших 
перед этим учреждением, была научная разработка истории новой административно-территориальной 
единицы. Сотрудниками сектора истории была начата работа по выявлению документальных 
материалов в архивохранилищах для рассмотрения отдельных сюжетов, посвященных Кавказской 
войне и восстанию 1877 г. [21, с. 191].

Взгляды А.Г. Авторханова на ключевые вопросы истории 
Северного Кавказа и их критика

Еще учась на рабфаке, А.Г. Авторханов начал публиковаться в периодической печати. Здесь 
необходимо в самых общих чертах рассмотреть особенности исторических взглядов и историю создания 
его первых научных трудов. 

«Рутина исторической мысли в области кавказской историографии продолжает господствовать 
и поныне, а между тем всестороннее изучение богатого революционного прошлого горских народов 
имеет не только узко научное, но и глубоко практическое значение в нашей повседневной работе 
по   социалистической реконструкции экономики и быта многонационального Кавказа», – писал 
в  своей первой исторической работе А.Г. Авторханов [22, с. 3].

Он отмечал, что если другим регионам Кавказа посвящены какие-то исторические дореволюционные 
работы, то Чечня выпадала из исследовательской оптики, а отдельные научные труды, разбросанные 
в периодике, не доступны большинству советских читателей, интересующихся ее историей, что, 
собственно, и стало главным мотивом к написанию его небольшого очерка. 

На первых работах А.Г. Авторханова лежит печать прямолинейного восприятия марксизма: 
классово-партийный подход в понимании выпускника рабфака объявляется им исключительно 
правильным, а революционно-пролетарская идеология – преимущественной над другими. Свои 
первые научные изыскания, оформленные в качестве книг на исторические темы, он впоследствии 
оценивал невысоко, называя их «ученическими упражнениями» [11, с. 155]. Он был уверен, что рабо-
ты русских авторов XIX  в. «насквозь великодержавно-колонизаторские», а любые попытки отступить 

14.  Ходатайство Ревкома Чеченской автономной области. 5 февраля 1924 г.  // ЦГА РД. Ф. Р-168. Оп. 3. Д. 14. Л. 141.



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

497

от марксистских оценок в советской историографии – это «контрреволюционная троцкистская 
контрабанда» [23, с. 113].

В современной историографии принято чрезвычайно идеализировать ранние работы 
А.Г.   Авторханова, говоря о том, что они содержат «уникальный документальный материал» [24, 
с.  277]. А некоторые авторы прямо заявляют о том, что его исследования «написаны на базе архивных 
документов» [25, с. 3]. Но первые серьезные архивные изыскания А.Г. Авторханова относятся к периоду 
его учебы в Институте красной профессуры в Москве, когда он начал работать в архиве Истпарта 
[11, с. 127]. Вся источниковая база его первых работ в целом незамысловата – это исследования 
дореволюционных авторов, которых он клеймил в своих статьях, а также опубликованные документы. 
В своем изобличении «дворянской» и «буржуазной» историографии А.Г. Авторханов четко следовал 
линии, принятой М.Н. Покровским и направленной на вскрытие идеологического контекста этих тру-
дов и всячески подчеркивал колониальную сущность России как империи [3, с. 198]. 

Говоря об использованной автором литературе, можно обратиться к ее кратким рекомендательным 
спискам, которыми сопровождаются некоторые из изданий, а также к постраничным сноскам. Так, 
работы «К основным вопросам истории Чечни» [22] и «Краткий историко-культурный и  экономической 
очерк о Чечне» [26] написаны с привлечением минимального числа дореволюционной и советской 
литературы – это своеобразный «джентельменский набор», включающий сочинения историков XIX  в. 
А.П. Берже, Е.Г. Вейденбаума и современников автора   – У.Д. Алиева и Н.Ф. Яковлева, а скрепляет 
все повествование концепция М.Н. Покровского. Среди использованных публикаций источников – 
небольшой корпус писем А.П. Ермолова, опубликованных в Махачкале в 1926 г., а также материалы 
из  Северо-Осетинского архива о  переселении горцев в  Турцию, опубликованные годом ранее. 

Несколько иной уровень А.Г. Авторханов демонстрирует в более поздних работах, в которых 
использовано большое число материалов из фондов архивов Грозного и Орджоникидзе. Первая 
из  них, посвященная революции в Чечне [27], представляет собой, скорее, сборник, в котором доку-
менты перемежаются с небольшими комментариями автора. Вероятно, в качестве образца он взял ра-
боту А.А. Тахо-Годи «Революция и контрреволюция в Дагестане», опубликованную в 1927 г. (при этом 
клеймя автора за «великодержавные ошибки» [23, с. 119]). И, если в случае с последним такой подход 
был вполне объясним, так как его работа – это скорее мемуары, в которых документы служат под-
тверждением того или иного факта, то в случае с А.Г. Авторхановым – это пример не самого удачного 
копирования структуры книги. Первоначально автор предполагал использовать в работе и интервью 
с  участниками Революции и Гражданской войны [11, с. 180].

Нужно заметить, что первые работы А.Г. Авторханова почти не содержат ссылок на работы классиков 
марксизма-ленинизма. «За три года – с 1931 по 1934 гг. – я написал три книги, – впоследствии 
вспоминал он. – Они написаны до получения мною высшего исторического образования и поэтому 
это скорее работы любителя истории своего народа. Конечно, они написаны с советских позиций, но, 
увы, в моей первой книге “К основным вопросам истории Чечни” имя Сталина вообще не упомянуто, 
а в книге “Революция и контрреволюция в Чечне” упомянуто только в предисловии в связи с письмом 
Сталина в журнал “Пролетарская революция”. Зато вывод, который я сделал из этого письма Сталина, 
можно было бы повторить в передовой статье газеты “Правда” даже сегодня. Я писал так: “Не история 
для истории, не чистая наука для науки, а непримиримая большевистская партийность во всех нау-
ках – таково основное требование ленинизма. Нет и не может быть правильной разработки истории 
революционного движения, не помогающей практическому осуществлению генеральной линии 
партии на сегодняшний день”» [11, с. 188–189]. 

Своеобразной вершиной научного творчества раннего А.Г. Авторханова надо признать его очерк, 
посвященный событиям революции 1905 г. на Северном Кавказе [28]. Здесь совершенно точно ска-
зался тот опыт, который он получил в Институте красной профессуры: работа имеет четкую структуру, 
одни события логически вытекают из других, как опытный партиец он «сдабривает» свои заключения 
ссылками на классиков марксизма-ленинизма, демонстрирует работу как с литературой, так 
и  с  архивными источниками. 

Первые книги А.Г. Авторханова действительно были направлены на массового читателя: тираж 
работы «К основным вопросам истории Чечни» составил две тысячи экземпляров, «Краткий историко-



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

498

культурный очерк и экономический очерк о Чечне» только на русском языке был опубликован 
10-тысячным тиражом, а спустя год увидело свет его издание на чеченском языке тысячным тиражом 
[29].

В рассматриваемых работах А.Г. Авторханова можно выделить несколько ключевых тем. Первой 
из  них является проблема горского повстанчества и Кавказской войны. Историк отмечал, что в первой 
четверти XIX в. в Чечне отмечается подъем народного движения, которое было вызвано экспедициями 
генерала А.П. Ермолова. Действия российского военачальника привели к тому, что летом 1823 г. здесь 
«вспыхнуло мощное народное восстание», которое потерпело поражение [26, с. 9]. Второй этап «на-
циональной освободительной борьбы чеченского народа» он связывал с именем имама Шамиля. Раз-
витие движения было вызвано, по мнению А.Г. Авторханова, сооружением российских военных укре-
плений и казачьей колонизацией равнины. Но с пленением имама борьба горцев не заканчивается. 
И в   1860-х гг. начинается третий ее этап, связанный сначала с деятельностью шейха Кунта-Хаджи, 
а  затем – Алибека-Хаджи Алдамова и Умы Дуева. Таким образом, неудачные восстания и колонизация 
равнины вынуждают часть чеченцев переселиться в Турцию [22, с. 16–33]. 

Вторая чрезвычайно важная тема – это взаимодействие империи с Северным Кавказом после 
завершения Кавказской войны, которое, по мнению А.Г. Авторханова, сводилось в основном к реше-
нию аграрного вопроса. Руководствуясь указанием Ленина о том, что именно на Северном Кавказе 
происходила наиболее «сильная колонизация», он пишет об обратной стороне этого процесса, 
связанной с обезземеливанием горского крестьянства, которое было поставлено «перед фактом захвата 
своих лучших земель на плоскости» [28, с. 25]. Сложившееся тяжелое экономическое положение гор-
цев привело к революции 1905 г. Но главный недостаток этого движения заключался в том, что «оно не 
было связано с революционными выступлениями грозненского пролетариата» [22, с. 14]. 

Третьим важным для А.Г. Авторханова сюжетом является Революция и начало советизации 
Чечни, которые вытекали из предшествовавших этапов ее развития. По мнению историка, в бывшей 
Терской области сложились два лагеря – «революционная горская масса» и «контрреволюционное 
казачество», между которыми шла «глубоко классовая» борьба [22, с. 51; 27, с. 52]. Он касается вопроса 
создания Чеченского национального совета и его фактической ликвидации после убийства шейха 
Дени Арсанова, описывает противостояние революционного штаба в Алхан-Юрте с «белыми» в 1919 г. 
и касается создания «эмирата» Узун-Хаджи. Главной движущей силой революции в Чечне, согласно 
А.Г. Авторханову, были красные партизанские отряды, возглавляемые Н.Ф. Гикало, представлявшие 
собой «мощный революционный фактор, который имел решающее влияние на окончательную победу 
пролетарской революции» [26, с. 19], а также грозненский пролетариат [27, с. 122]. В результате 
их  энергичных действий 17 марта 1920 г. конными частями Штаба красных повстанческих войск был 
занят город Грозный и, таким образом, в Чечне была установлена Советская власть. 

Вполне закономерно, что все дальнейшее развитие Чечни А.Г. Авторханов рассматривал 
исключительно с положительной стороны: «Началась широкая работа по социалистической 
реконструкции экономики Чеченской области – чеченский батрак, бедняк и середняк стали активными 
участниками социалистического строительства» [26, с. 20]. 

Исследование, посвященное Революции в Чечне, было представлено А.Г. Авторхановым в качестве 
письменной работы при поступлении в Институт красной профессуры [11, с. 388]. И уже тогда профес-
сор Н.Н. Ванаг отмечал, что они носят популярный характер и «не могут быть причислены к работам, 
имеющим научное значение несмотря на то, что порой автором привлекается архивный материал»15. 

Другой рецензент подчеркивал, что работа А.Г. Авторханова – это первая попытка сквозь призму 
марксизма посмотреть на историю Чечни. Но уже в структуре работы находил «бреши», среди 
которых   – чрезмерное внимание религиозным воззрениям и недостаточное – производственным 
силам. Критикуя А.Г. Авторханова за невнимание к проблемам аграрного движения, рецензент замечает, 
что в целом данный вопрос еще недостаточно разработан и требует самостоятельного исследования. 
И здесь совершенно справедливо автору указывается на некритическое воспроизведение целого ряда 
исторических документов. Но в заключении все же констатируется, что в работе правильно отражено 
«национально-освободительное движение чеченских трудящихся масс и их борьбы под руководством 
рабочего класса» [30, с. 83–84]. Правда, спустя несколько лет тот же автор в обзоре северокавказской 

15.  Отзыв о работах А.Г. Авторханова. 2 июня 1934 г. // ГА РФ. Ф. Р-5143. Оп. 1. Д. 255. Л. 12.



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

499

литературы будет гораздо менее снисходительным по отношению к этой брошюре А.Г. Авторханова. 
Здесь отмечено, что работа «в основном сводится к выдержкам, заимствованным из работ различных 
историков как буржуазных, так и марксистских», что не обнаруживало связи с текстом автора. В  этом 
случае в брошюре А.Г. Авторханова были найдены и «принципиальные ошибки», среди которых 
некритическое восприятие сведений дореволюционных авторов, неверная трактовка «социальной 
базы мюридизма», «принципиальные и политические ошибки» при описании Гражданской войны. 
И  здесь Н. Буркин заключает, что «научного значения эта работа не имеет» [31, с. 96].

Значительно более снисходительны рецензенты другой работы А.Г. Авторханова, посвященной 
революции, но опубликованной в том же номере журнала «Историк-марксист». Они отдают должное 
значительному привлеченному архивному материалу, а также использованным литературным дан-
ным, что «оживило» изложение и придало ему «убедительности». Но затем рецензенты переходят 
к  критике, отмечая, что автор совершенно не использует работы В.И. Ленина и  И.В.  Сталина, а его 
характеристика февральских событий на Тереке «противоречит» их учению. Некоторые события, как 
отмечают авторы, поданы упрощенно. Критикуют А.Г. Авторханова и за его небрежность в оформлении 
научно-справочного аппарата и литературный стиль. Работа же, по их мнению, «представляет собой 
ценный по замыслу, но далеко не законченный в смысле научного и   литературного оформления 
опыт положительной разработки основных проблем истории революции и контрреволюции в Чечне» 
[32, с.  132].

В целом, как отмечали рецензенты, для работ А.Г. Авторханова были характерны переоценка роли 
и места мусульманского духовенства в жизни чеченского общества, недостаточное внимание классовой 
дифференциации крестьянства и аграрному вопросу в Чечне16.

Заключение

Научные труды А.Г. Авторханова 1930-х гг. стали первыми обобщающими работами, посвящен-
ными истории Чечни, на что указывали даже советские историки, высказывая целый ряд претензий 
к  автору как с идеологической, так и с фактической точки зрения [33, с. 26]. Начало изучения истории 
Северного Кавказа в советский период в национальных автономиях – это процесс, который был свя-
зан не столько с профессиональными учеными, сколько с разного рода энтузиастами, которые пыта-
лись вписать бывшие национальные окраины в общий контекст истории Советского Союза. Одним из 
них был и А.Г. Авторханов, чьи работы, посвященные истории Чечни и написанные до его эмиграции, 
известны ученым гораздо хуже, чем публикации о советской истории. Эти небольшие по своему 
объему исследования отражают определенный этап развития советского кавказоведения со   всеми 
свойственными ему достоинствами и недостатками. 

Финансирование. Работа выполнена в рамках проекта Российского научного фонда № 23-18-
00303 по теме «Советский исторический нарратив 1920–30-х гг.: содержание, акторы и механизмы 
конструирования»

Acknowledgements. The article was prepared with the financial support of the Russian Science Founda-
tion within the framework of project № 23-18-00303 “Soviet historical narrative of the 1920s – 30s: content, 
actors and construction mechanisms”.

16.  Заключение о работах А.Г. Авторханова // ГА РФ. Ф. Р-5143. Оп. 1. Д. 255. Л. 20 об. – 21.



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

500

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Северокавказский горский научно-исследовательский 
институт // Революция и горец. 1933. № 10–12. С. 143–145.

2. Шмидт С.О. Пути историка. Избранные труды по 
источниковедению и историографии. М.: РГГУ, 1997. 612 c.

3. Тихонов В.В. «Деколонизация» истории народов СССР 
в советской историографии (1920–1930) // Quaestio Rossica. 
2024. Т. 12. № 1. С. 193–208. DOI: 10.15826/qr.2024.1.873

4. Институт истории Академии наук СССР в документах 
и материалах. Вып. 1 / отв. ред. А.Н. Сахаров. М.: ИРИ РАН, 
2016. 317 c.

5. Tillett L. The Great Friendship. Soviet Historians on the 
Non-Russian Nationalities. Chapel Hill: The University of North 
Carolina Press, 1969. 468 p. 

6. Тихонов В.В. Историки, идеология, власть в России 
XX  века. Очерки. М.: ИРИ РАН, 2014. 217 c.

7. Лихницкий Н., Покровский Н. Против великодержавного 
шовинизма в изучении истории горского национально-
освободительного движения // Историк-марксист. 1934. 
№  2  (36). С. 99–105.

8. Покровский М.Н. Дипломатия и войны царской России 
в XIX столетии: Сборник статей. М.: Красная новь, 1923. 392 c.

9. Шарафутдинова Р.Ш. Н.И. Покровский (1897–1946) 
и И.Ю. Крачковский (1883–1951). (Проблемы кавказской 
арабистики по архивным материалам) // Петербургское 
востоковедение. Вып. 9 / глав. ред. И.А. Алимов. СПб.: 
Петербургское востоковедение, 1997. С. 501–515. 

10. Чернобаев А.А. Историки России конца XIX – начала 
XXI века. Биобиблиографический словарь. Т. I: А – И. М.: 
Собрание, 2016. 511 c.

11. Авторханов А. Мемуары. [Франкфурт-на-Майне]: 
Посев, 1983. 761 c.

12. Культурное строительство в Чечено-Ингушетии 
(1920   – июнь 1941 г.). Сборник документов и материалов / 
сост. В.Д.  Дериглазова, А.Т. Морозова, М.А. Шахов. Грозный: 
Чечено-Ингушское книжное издательство, 1979. 244 c. 

13. Чеченская автономная область: 100-летие чеченской 
государственности. Сборник документов и материалов / сост. 
А.И. Духаев, Л.Д. Инуркаева, А.Р. Орсаханов, М.Х. Ченчиева. 
Грозный: АУП ЧР, 2022. 304 c.

 14. От вековой отсталости – к социализму. Осуществление 
ленинской национальной политики в Чечено-Ингушетии 
(1917–1941 гг.). Сборник документов и материалов / 
сост. Е.А.   Варавина, В.Д. Дериглазова, В.Л. Новикова, 
Т.В. Плешанова. Грозный: Чечено-Ингушское книжное 
издательство, 1977. 203 c.

15. Долгова Е.А. Институт красной профессуры как 
«государственный» проект: 1921–1938 гг. // Вестник РГГУ. 
Серия: Политология. История. Международные отношения. 
2018. № 2. С. 39–52. DOI: 10.28995/2073-6339-2018-2-39-52

 16. Хатуев И.З. Абдурахман Авторханов: жизнь, борьба 
и творческое наследие. Нальчик: Печатный двор, 2012. 205 c.

17. Hirsch F. Empire of Nations: Ethnographic Knowledge and 
the Making of the Soviet Union. Ithaca; London: Cornell University 
Press, 2005. 367 p.

18. Грозненское научное общество. Грозный: Серло, 1929. 
24 c.

 19. Научные экспедиции Общества // Известия Научного 
общества Чеченской автономной области. 1929. № 1. С. 42. 

20. План работ Научного общества Чеченской автономной 
области на 1929/30 год // Известия Научного общества 
Чеченской автономной области. 1929. № 1. С. 54–55.

21. Джамбулатова З.К. Культурное строительство 
в  Советской Чечено-Ингушетии (1920–1940 годы). Грозный: 
Чечено-Ингушское книжное издательство, 1974. 233 c. 

22. Авторханов А. К основным вопросам истории Чечни. 
(К десятилетию Советской Чечни). [Грозный]: Серло, 1930. 
105 c.

REFERENCES

1. North Caucasian Mountain Research Institute. Revolution 
and the Highlander. Revolution and the Highlander. 1933; 10-12: 
143-145. (In Russ)

2. Shmidt SO. The paths of the historian. Selected works on 
source studies and historiography. Moscow: RGGU, 1997. (In 
Russ)

3. Tikhonov VV. The Decolonization of the History of USSR’s 
Peoples in Soviet Historiography (1920–1930). Quaestio Rossica. 
2024; 12(1): 193–208. DOI 10.15826/qr.2024.1.873. (In Russ)

4. Institute of History of the USSR Academy of Sciences in 
documents and materials. Ed. by A.N. Sakharov. Moscow: IRI 
RAS, 2016. (In Russ)

5. Tillett L. The Great Friendship. Soviet Historians on the 
Non-Russian Nationalities. Chapel Hill: The University of North 
Carolina Press, 1969.

6. Tikhonov VV. Historians, ideology, power in Russia of the 
20th century. Essays. Moscow: IRI RAN, 2014. (In Russ)

7. Likhnitsky N., Pokrovsky N. Against great-power chauvin-
ism in the study of the history of the mountain national liberation 
movement. Istorik Marksist. 1934; 2(36): 99-105. (In Russ)

8. Pokrovsky MN. Diplomacy and wars of Tsarist Russia in 
the 19th century: Collection of articles. Moscow: Krasnaya Nov’, 
1923. (In Russ)

9. Sharafutdinova RSh. N.I. Pokrovsky (1897–1946) and I.Yu. 
Krachkovsky (1883–1951). (Problems of Caucasian Arabic studies 
based on archival materials). Peterburgskoe vostokovedenie. Ed. 
by I.A. Alimov. Saint-Petersburg: Petersburg Oriental Studies, 
1997; 9: 501-515. (In Russ)

10. Chernobaev AA. Historians of Russia at the end of the 19th 
– beginning of the 21st centuries. Biobibliographical dictionary. 
Moscow: Sobranie, 2016. (In Russ)

11. Avtorkhanov A. Memoirs. [Frankfurt am Main]: Posev, 
1983.

12. Cultural construction in Checheno-Ingushetia (1920 – 
June 1941). Collection of documents and materials. Comp. by 
V.D. Deriglazova, A.T. Morozova, M.A. Shakhov. Grozny: Cheche-
no-Ingush Book Publishing House, 1979. (In Russ)

13. Chechen Autonomous Region: 100th Anniversary of 
Chechen Statehood. Collection of documents and materials. 
Comp. by A.I.  Dukhaev, L.D. Inurkaeva, A.R. Orsakhanov, M.Kh. 
Chenchieva. Grozny: Archival Administration of the Chechen Re-
public, 2022. (In Russ)

14. From Age-Old Backwardness to Socialism. Implemen-
tation of Lenin’s National Policy in Checheno-Ingushetia (1917–
1941). Collection of Documents and Materials. Comp. by E.A. Var-
avina, V.D. Deriglazova, V.L. Novikova, T.V. Pleshanova. Grozny: 
Checheno-Ingush Book Publishing House, 1977. (In Russ)

15. Dolgova EA. Institute of Red Professors as a “state” proj-
ect (1921–1938). RSUH/RGGU Bulletin. Series “Political Sci-
ence. History. International Relations”. 2018; 2: 39-52. DOI: 
10.28995/2073-6339-2018-2-39-52. (In Russ)

16. Khatuev IZ. Abdurakhman Avtorkhanov: life, struggle, 
and creative heritage. Nalchik: Pechatnyi Dvor, 2012. (In Russ)

17. Hirsch F. Empire of Nations: Ethnographic Knowledge 
and the Making of the Soviet Union. Ithaca; London: Cornell Uni-
versity Press, 2005.

18. Grozny Scientific Society. Grozny: Serlo, 1929. (In Russ)
19. Scientific expeditions of the Society. News of the Scientific 

Society of the Chechen Autonomous Region. 1929; 1: 42. (In Russ)
20. Work plan of the Scientific Society of the Chechen Auton-

omous Region for 1929/30. News of the Scientific Society of the 
Chechen Autonomous Region. 1929; 1: 54–55.

21. Dzhambulatova ZK. Cultural construction in Soviet Chech-
eno-Ingushetia (1920–1940). Grozny: Checheno-Ingush Book 
Publishing House, 1974. (In Russ)



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

501

23. Авторханов А. Против кулацкой контрабанды 
на  историческом фронте горских народностей // Революция 
и  горец. 1932. № 4 (42). С. 113–119.

24. Хизриев Х.А. Исторические взгляды А.Г. Авторханова 
в ранних работах (до эмиграции) // А.Г. Авторханов – 
ученый, публицист, общественный деятель: Материалы 
Международной научной конференции, посвященной 
100-летию со дня рождения А.Г. Авторханова (г. Грозный, 
21–22 октября 2008 г.) / отв. ред. С.С. Магамадов. Назрань: 
Пилигрим, 2008. С. 274–277.

25. Акаев В.Х. Ранний Авторханов. (К становлению 
исторических взглядов Абдурахмана Авторханова) // 
Абдурахман Авторханов и политическая история Кавказа. 
Авторхановские чтения, 30–31 мая 1994 г. / отв. ред. 
В.  Х.  Акаев. Грозный: [б. и.], 1994. С. 3–9.

26. Авторханов А. Краткий историко-культурный 
и  экономический очерк о Чечне. Ростов-на-Дону: Северный 
Кавказ, 1931. 54 c.

27. Авторханов А. Революция и контрреволюция в Чечне. 
Из истории Гражданской войны в Терской области. Краткие 
очерки. Грозный: Чеченское национальное издательство, 
1933. 173 c. 

28. Авторханов А. Революция 1905 года в нацобластях 
Северного Кавказа // Известия Чечено-Ингушского научно-
исследовательского института. Т. I (IV). Вып. 1. Грозный: 
[б.  и.], 1936. С. 3–54. 

29. Avtorxanov A. Joccuŋ istoriŋ-yilmunaŋ-serlonaŋ baxam-
ulliŋ Noxčiŋ oblast jüjcuŋ očerk / gočdinarš M. Orcujev, M. Bek-
temirov.  Sölžaŋ-Ghala: Zorbu töxna noxčiŋ tipografiex̌, 1932. 
99  с.

30. Буркин Н. [Рец.]: А. Авторханов. К основным вопросам 
истории Чечни. Изд. Серло, 1930 г. Стр. 105. Цена 46 к. // 
Революция и горец. 1931. № 3. С. 83–84. 

31. Буркин Н. Антиленинские извращения в литературе 
по истории Октябрьской революции и Гражданской войны 
у   горских народов // Историк-марксист. 1934. № 2 (36). 
С.  89–98. 

32. Тлюняев Н., Иванов А. [Рец.]: А. Авторханов. Революция 
и контрреволюция в Чечне. Из истории Гражданской войны 
в  Терской области. Краткие очерки. Чеченское национальное 
издательство. Грозный, 1933 г., 173 стр. // Историк-марксист. 
1934. № 2 (36). С. 132–135. 

33. Виноградов В.Б., Лосев И.К., Саламов А.А. Чечено-
Ингушетия в советской исторической науке. (Критико-
библиографический обзор) / отв. ред. З.А.-Г. Гойгова // Труды 
[Чечено-Ингушского научно-исследовательского института 
при Совете Министров ЧИАССР]. Т. VIII. Вып. I. Грозный: 
[б.  и.], 1963. 82 c. 

Поступила в редакцию 28.09.2024 г. 
Принята в печать  18.11.2024 г. 
Опубликована 15.09.2025 г.

22. Avtorkhanov A. On the main issues of the history of 
Chechnya. (On the 10th anniversary of Soviet Chechnya). Grozny: 
Serlo, 1930. (In Russ)

23. Avtorkhanov A. Against kulak smuggling on the historical 
front of mountain peoples. Revolutsiya I Gorets. 1932; 4(42): 113-
119. (In Russ)

24. Khizriev KhA. Historical views of A.G. Avtorkhanov in early 
works (before emigration). A.G. Avtorkhanov – scientist, publicist, 
public figure: Materials of the International Scientific Conference 
dedicated to the 100th anniversary of the birth of A.G.  Avtorkha-
nov (Grozny, October 21–22, 2008). Ed. by S.S. Magamadov. 
Nazran: Piligrim, 2008: 274-277. (In Russ)

25. Akaev VKh. Early Avtorkhanov. (On the formation of the 
historical views of Abdurakhman Avtorkhanov). Abdurakhman 
Avtorkhanov and the political history of the Caucasus. Au-
thorkhanov readings, May 30–31, 1994. Ed. by V.Kh. Akaev. Gro-
zny, 1994: 3-9. (In Russ)

26. Avtorkhanov A. Brief historical, cultural and economic 
essay on Chechnya. Rostov-on-Don: Severnyi Kavkaz, 1931. (In 
Russ)

27. Avtorkhanov A. Revolution and counterrevolution in 
Chechnya. From the history of the Civil War in the Terek region. 
Brief essays. Grozny: Chechen National Publishing House, 1933. 
(In Russ)

28. Avtorkhanov A. The Revolution of 1905 in the National 
Regions of the North Caucasus. News of the Chechen-Ingush Re-
search Institute. Grozny, 1936; 4(1): 3-54. (In Russ)

29. Avtorkhanov A. Joccuŋ istoriŋ-yilmunaŋ-serlonaŋ baxam-
ulliŋ Noxčiŋ oblast jüjcuŋ očerk [Brief historical, cultural and eco-
nomic essay on Chechnya]. Grozny: Chechen National Publishing 
House, 1932 (in Chechen).

30. Burkin N. [Review]. A. Avtorkhanov. On the Basic Ques-
tions of the History of Chechnya. Revolutsiya I Goretsh. 1931; 3: 
46-105. (In Russ)

31. Burkin N. Anti-Leninist distortions in the literature on the 
history of the October Revolution and the Civil War among the 
mountain peoples. Istorik-Marksist. 1934; 2(36): 89-98. (In Russ)

32. Tlyunyaev N., Ivanov A. [Review]. A. Avtorkhanov. Revo-
lution and counterrevolution in Chechnya. From the history of the 
Civil War in the Terek region. Brief essays. Istorik-Marksist. 1933; 
2(36): 132-173. (In Russ)

33. Vinogradov VB., Losev IK., Salamov AA. Checheno-In-
gushetia in Soviet historical science (Critical-bibliographic re-
view). Ed. by Z.A.-G. Goigova. Grozny, 1963. (In Russ)

Received 28.09.2024
Accepted  18.11.2024
Published 15.09.2025



502

Исследовательская статья

Для цитирования:  // История, археология и этнография Кавказа. 2025 Т. 21. No  3. С. 228-
245. doi.org/10.32653/CH202228-245

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213502-521

ИСТОРИЯ, АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОГРАФИЯ КАВКАЗА. Т. 21. № 3. 2025. С. 502-521

© Атаев Г.Д., 2025
© Дагестанский федеральный исследовательский центр РАН, 2025

Для цитирования: Атаев Г.Д. Об историческом месте и хронологии памятников позднего 
этапа каякентско-хорочоевской культуры  // История, археология и этнография Кавказа. 2025. 
Т. 21. No  3. С. 502-521. doi.org/10.32653/CH213502-521

АРХЕОЛОГИЯ

Атаев Гамзат Дибирович
к.и.н., старший научный сотрудник
Институт истории, археологии и этнографии 
ДФИЦ РАН Россия, Махачкала, 
Ataevgd@mail.ru

ОБ ИСТОРИЧЕСКОМ МЕСТЕ И ХРОНОЛОГИИ 
ПАМЯТНИКОВ ПОЗДНЕГО ЭТАПА 

КАЯКЕНТСКО-ХОРОЧОЕВСКОЙ КУЛЬТУРЫ 

Аннотация: Статья посвящена изучению памятников позднего этапа каякентско-хорочоевской культуры 
Дагестана и Чечни.Проблемы, связанные с этнокультурной принадлежностью памятников Дагестана и Чечни 
и  с  осмыслением памятников данного периода, остаются дискуссионными. Анализируютсяразличные взгляды по 
проблемам, связанным с интерпретацией материалов заключительного периода каякентско-хорочоевской куль-
туры. Часть ученых-археологов (В.И Канивец, В.Г. Котович, В.М. Котович, О.М. Давудов) полагали, что заключи-
тельный период каякентско-хорочоевской культуры характеризует самостоятельный период развития культуры 
бронзового века Дагестана и Чечни или особый период культурно-исторического развития прадагестано-нахско-
го или прадагестанского этнического массива. Ряд археологов, и их большинство (Е.И. Крупнов, В.И.  Марковин, 
М.Г.   Гаджиев, М.Х. Ошаев, Г.Д. Атаев, Р.Г. Магомедов, С.Б. Бурков, А.Л. Будайчиев и др.), рассматривают ма-
териалы позднихпамятниковкаякентско-хорочоевской культуры как памятники ее позднего периода, генетиче-
ски связанные с  материалами более ранних периодов культуры. Они выступают против характеристики поздних 
памятников культуры как самостоятельного периода, который не имеет отношения к более ранним памятникам 
рассматриваемой культуры. Исследования новых памятников каякентско-хорочоевской культуры дали веще-
ственный материал, позволяющий утверждать о том, что взгляды В.Г. Котовича и другихне соответствуют дей-
ствительному положению вещей. Это касается их точки зрения об исчезновении различных форм керамики, мно-
гих видов украшений из бронзы и об отсутствии украшений из сурьмы в материалах заключительного этапа КХК. 
Приведенные данные позволяют считать неправильным выделение самостоятельного талгинского этапа и вычле-
нение из числа более ранних памятников КХК, что дает возможность считать верной точку зрения Е.И.  Крупнова, 
В.И. Марковина, М.Г.  Гаджиева и др., о том, что Талгинский могильник и близкие к нему памятники неразрывно 
связаны с  более ранними памятниками КХК. Рассматриваются вопросы периодизации и хронологии памятников.

Ключевые слова: Северо-Восточный Кавказ; Дагестан; Чечня; средний и поздний бронзовый век; каякент-
ско-хорочоевская культура; поздний этап; могильник; гробница; каменный ящик



503

Research paper

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213502-521

HISTORY, ARCHEOLOGY  AND ETHNOGRAPHY OF THE CAUCASUS. V. 21. № 3. 2025. P.  502-521

© G. D. Ataev, 2025
© Daghestan Federal Research Centre of RAS, 2025

For citation:  Ataev G.D. Burial Sites of the Late Kayakent-Khorochoy Culture: Chronology and 
Cultural Significance. History, Archeology and Ethnography of the Caucasus. 2025. Vol. 21. N. 3. 
P. 502-521. doi.org/10.32653/CH213502-521

ARCHEOLOGY

Gamzat D. Ataev,
Cand. Sci., Senior Researcher
Institute of History, Archeology and Ethnography
Dagestan Federal Research Center of RAS, Makhachkala, Russia
Ataevgd@mail.ru

BURIAL SITES OF THE LATE 
KAYAKENT-KHOROCHOY CULTURE: 

CHRONOLOGY AND CULTURAL SIGNIFICANCE

Abstract. This article examines the burial sites of the late phase of the Kayakent-Khorochoy culture in Dagestan 
and Chechnya and addresses ongoing debates concerning their ethnocultural affiliation and interpretation. The study 
analyzes issues related to the understanding of materials from the final phase of the Kayakent-Khorochoy culture. Some 
archaeologists, including V.I. Kanivtsev, V.G. Kotovich, V.M. Kotovich, and O.M. Davudov, argue that the late phase 
represents an independent period within the Bronze Age culture of Dagestan and Chechnya or a distinct stage in the 
cultural and historical development of the Pradagestano-Namen ethnic massif. Conversely, the majority of scholars, 
such as E.I.  Krupnov, V.I.  Markovin, M.G. Gadzhiev, M.Kh. Oshaev, G.D. Ataev, R.G. Magomedov, S.B. Burkov, and 
A.L.   Budaichiev, contend that the materials from the late phase sites are genetically linked to earlier phases of the 
Kayakent-Khorochoy culture. They reject the characterization of the late phase sites as an independent period disconnected 
from earlier cultural phases. Recent investigations of newly discovered Kayakent-Khorochoy culture burial sites provide 
evidence supporting the views of V.G. Kotovich and others, particularly regarding the disappearance of various ceramic 
forms, numerous types of bronze jewelry, and the absence of antimony-based jewelry in the materials from the final phase. 
These findings challenge the designation of an independent Talginsky stage, suggesting instead that the Talginsky burial 
ground and related burial sites are integrally connected to earlier Kayakent-Khorochoy culture sites. The article also 
discusses issues of periodization and chronology of these burial sites.

Keywords: North-East Caucasus; Dagestan; Chechnya; Middle and Late Bronze Age; Kayakent-Khorochoy culture; 
late phase; burial ground; tomb; stone cist



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

504

На территории Дагестана и Восточной Чечни исследовано значительное число памятников средне-
го и позднего бронзового века, характеризующих самобытные культуры Северо-Восточного Кавказа. 
Ряд проблем, связанных с их изучением, остаются дискуссионными. В частности, вопросы этнокуль-
турного осмысления памятников Дагестана и Чечни, а также интерпретация материалов из памятни-
ков заключительного периода каякентско-хорочоевской культуры.

У исследователей бронзового века отсутствуют единые подходы и точки зрения по проблемам, свя-
занным с характеристикой и осмыслением материалов заключительного периода каякентско-хоро-
чоевской культуры, определением их исторического места и хронологии. Часть археологов, занимав-
шихся бронзовым веком Дагестана и Чечни (В.И Канивец, В.Г. Котович, В.М. Котович, О.М. Давудов), 
полагали, что заключительный период каякентско-хорочоевской культуры характеризуется самостоя-
тельным периодом развития культуры бронзового века Дагестана и Чечни, или особый период куль-
турно-исторического развития прадагестано-нахского или прадагестанского этнического массива. Ряд 
археологов, и они в большинстве (Е.И. Крупнов, В.И. Марковин, М.Г. Гаджиев, М.Х. Ошаев, Г.Д. Атаев, 
Р.Г. Магомедов, С.Б. Бурков, А.Л. Будайчиев и др.), рассматривают материалы поздних памятников 
каякентско-хорочоевской культуры как памятники ее позднего периода, генетически связанные с ма-
териалами более ранних периодов культуры. Они выступают против характеристики поздних памят-
ников культуры как самостоятельного периода, который не имеет отношения к более ранним памят-
никам данной культуры.

Исследования новых памятников каякентско-хорочоевской культуры дали вещественный матери-
ал, позволяющий утверждать о том, что взгляды В.Г. Котовича и других не соответствуют действитель-
ному положению вещей, что ряд их заключений неверен. Это касается как мнения об исчезновении 
различных форм керамики и многих видов украшений из бронзы, так и суждения о полном отсутствии 
различных видов украшений из сурьмы в материалах заключительного этапа КХК. Приведенные дан-
ные позволяют считать неправильным выделение самостоятельного талгинского этапа и вычленения 
его из числа более ранних памятников КХК. Последнее дает возможность считать более верной точку 
зрения Е.И. Крупнова, В.И. Марковина, М.Г. Гаджиева и др. о том, что Талгинский могильник и близ-
кие к нему памятники неразрывно связаны с более ранними памятниками КХК. В статье также рассма-
триваются вопросы периодизации и хронологии памятников.

Монографическому исследованию каякентско-хорочоевской культуры посвящены труды В.И. Мар-
ковина и В.Г. Котовича. Они обосновали ее преемственную связь на основе изучения погребального 
инвентаря и выявили большую близость к культуре начального периода среднего бронзового века Да-
гестана и Чечни и КХК [1, с. 56–59; 2, с. 51–52]. 

КХК по элементам материальной культуры генетически связывается с культурой предшествующего 
гинчинско-гатынкалинского этапа, и это привело В.Г. Котовича к осмыслению ее как культуры сред-
него бронзового века. Он датировал КХК концом эпохи средней бронзы или XV–ХIV вв. до н.э., а па-
мятники талгинского типа –ранним периодом позднего бронзового века или XIV–XIII вв. до н.э., и его 
считал отдельным самостоятельным этапом (не входящим в КХК) в культурно-историческом развитии 
местного этнического массива [1, с. 69]. Признавая в целом тезис об удревнении культуры правильным, 
представляется, что необходимо более конкретно и подробнее представить поэтапную хронологию па-
мятников КХК. Как и во всякой культуре, памятники указанной культуры должны подразделяться на 
ранние и поздние, чего нет в отмеченной работе В.Г. Котовича. С другой стороны, представляется не-
правомерным рассмотрение КХК не в качестве отдельной культуры бронзового века, а как «этапа в раз-
витии местного этнического массива» [1, с. 68]. На наш взгляд, такой подход к КХК следует признать 
неправильным. Своё несогласие с датировками В.Г. Котовича высказал С.Н. Кореневский, который на 
основе изучения данных спектрального анализа металлических изделий Гинчинского могильника вы-
делил ранние и поздние комплексы [3, с. 37–45; 4, с. 5–15]. Раннюю фазу С.Н. Кореневский относит 
к эпохе средней бронзы (первая пол. II тыс. до н.э.), а позднюю – к переходному периоду от средней 
бронзы к поздней (третья четверть II тыс. до н.э.) [4, с. 8–15]. Он также категорически против отне-
сения КХК к эпохе средней бронзы, потому что «молодую фазу могильника Гинчи, откуда … проис-
ходят булавки» с полукруглой головкой и солярной орнаментацией, которые В.Г. Котович приводил 
как аналогии фрагментам таких же украшений КХК, правильнее относить к переходному периоду от 
средней бронзы к поздней [4, с. 14]. Правда, переходный период С.Н. Кореневский датирует третьей 
четвертью II тыс. до н.э. Указанные С.Н. Кореневским булавки на самом деле являются подвесками, 



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

505

которые обнаружены в ряде памятников Северо-Восточного Кавказа конца средней и начала эпохи 
поздней бронзы. Они были обнаружены в Чиркейском могильнике (погребение 3, курган 1а, группа 3) 
[5, с. 148–151, рис. 6,9], в Бельтинском [6, с. 179, 377, рис. 136, 388], в погребении 1 могильника Талги 
[7, с. 126, 128,рис. 53, 6], в Маджалисе [8,с. 72, 146; 2,с. 69, рис. 27, 18;1, с. 61, рис. 8, 103], в Тарнаире 
[9,с.  122,рис. 51,3;1, с. 61, рис. 8, 102], в могильнике Каякент [8,с.72; 2, с. 69, рис. 30, 1; 1, с. 61, рис. 8, 
104], могильнике Тахиркала [10,с. 58. Табл. V, 12], Янгикентском могильнике [11,с. 152, 159, рис 3, 24–
25], а также в подкурганном склепе № 7 Ирганайского могильника I [5, с. 148–151, рис. 6, 9]. 

Две золотые подвески, аналогичные вышеуказанным, происходят из могильника Кафыр-Кумух, 
одна бронзовая – из Кадара. Раньше их считали булавками [2, с. 69; 12, с. 139–144; 1, с. 61]. Но выявле-
ние целых находок таких подвесок свидетельствует о правоте А.П. Круглова, который интерпретировал 
их  как секировидные подвески [8, с. 72].

Как видно, С.Н. Кореневский против отнесения КХК к эпохе средней бронзы и даты XV–XIV вв. 
до  н.э., предложенной В.Г. Котовичем. Совершенно правомерным представляется выделение переход-
ного периода от средней бронзы к поздней, однако омоложения им дат КХК представляется нам оши-
бочным. 

О.М. Давудов полностью поддержал точку зрения В.Г. Котовича и в своих работах [13, с. 55–61; 14, 
с.  48–52; 15, с. 94–95] считал памятники «талгинского» типа самостоятельным периодом развития 
культуры бронзового века, не связанного с КХК. Другой точки зрения придерживался М.Г. Гаджиев, ха-
рактеризовавший памятники «талгинского» типа как относящиеся к заключительному периоду КХК. 

В.И. Марковин не поддержал мнение В.Г. Котовича о нарушении на «талгинском» этапе преем-
ственности в развитии керамики. Он писал: «Мы бы продлили эту «линию» и к более позднему време-
ни, так как «разрыв», не столь уж сильно ощутим. Но в данном случае важен сам факт преемственной 
связи с более древним периодом… Представляется, что данный этап неотделим от предшествующего 
времени. В недрах его происходит затухание ярких черт культуры. Крупнолопастные подвески исче-
зают, огрубляются волюты булавок, обмазка на керамике приобретает декоративный характер» [16, 
с. 351–352]. В.И. Марковин, как видим, против того, чтобы памятники талгинского типа рассматрива-
лись не как поздний этап в развитии КХК, которые В.Г. Котович считал отдельным самостоятельным 
этапом в развитии местного этнического массива. Но, с другой стороны, он также ошибочно полагал, 
что в это время почти исчезают крупнолопастные подвески и был неправ, когда отмечал, что огру-
бляются волюты булавок. Как выяснилось в ходе дальнейших исследований, это были секировидные 
подвески, а не булавки.

Выводы В.Г. Котовича не находят подтверждение в выявленных за последние 50 лет материалах ар-
хеологических раскопок. В могильнике Тахиркала найдено три целых и три сосуда в обломках керами-
ки 1-го типа и пять 2-го типа (рис. 2, 11, 14, 15) [10, с. 53–54, табл. IV, 1,2,4]. В ящике у с. Нижний Джен-
гутай найдено четыре сосуда 1-го типа и одна плошка-миска (7-го типа по В.И. Марковину) (рис. 3, 1–5) 
[13, с. 55, рис. 5, 1–5]. В ящике из Янгикента выявлено четыре сосуда 1-го типа и одна плошка-миска 
(7-го типа по В.И. Марковину) (рис. 4, 27–31) [11, с. 149, рис. 2, 1–4]. В ящике могильника Канабур-ауз 
встречена керамика 1-го типа в пяти экземплярах (рис. 5, 30–34) [17, с. 84, рис. 6, 1–5].

В.Г. Котович указывал, что баночные сосуды на позднем этапе КХК являлись руководящим типом 
керамики. В памятниках позднего периода КХК найденный инвентарь не подтверждает его выводы. 
В  Янгикентском ящике баночные сосуды отсутствовали. В ящике из Нижнего Дженгутая открыто че-
тыре сосуда 1-го типа и одна плошка. В могильнике Тахиркала выявлено шесть сосудов 1-го типа, семь 
2-го и пять баночных. В каменном ящике могильника Канабур-ауз обнаружено пять сосудов 1-го типа 
[17, с. 84, рис. 6, 1–5]. Сосуды баночного типа не найдены. Следует указать, что сосуды 1-го типа раннее 
были найдены в могильниках Талги (1 экземпляр) и Кабартыкутан (1 экземпляр) [7, с. 130, рис. 54, 2; 
18, с. 161, рис. 3,4]. 

Отметим, что выводы В.Г. Котовича о керамике поздних памятников КХК нельзя признать правиль-
ными, так они не соответствуют действительному положению вещей.

Все это относится также и к выводам В.Г. Котовича об изделиях из металла, в частности из бронзы, 
о нарушении их развития, среди которых указывались пластинчатые подвески, накосные украшения 
и др. Пластинчатые височные подвески открыты в могильниках Тахиркала(8 экз.) (рис. 2, 8) [10, с. 58, 
табл. V, 4], Нижний Дженгутай (3 экз.) (рис. 3, 1, 2) [13, с. 55, рис. 6, 1, 2], Янгикент (4 экз.) (рис. 4, 16–18 
[11, с. 151, рис. 3, 16–18], Канабур-ауз (1 экз.) (рис. 5, 17) [17, с. 84, рис. 7, 23], Ачису III (1 экз.) (рис. 6, 3) 



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

506

[19, с. 52, 53, рис. 6,3] и в других. Не прав был В.Г. Котович, указывая на исчезновение полусферических 
и конусовидных колпачков [1, с. 62], которые выявлены в могильниках Тахиркала (1 экз.) (рис. 2, 9) [10, 
с. 58, табл. V, 11], Янгикент (6 экз.) (рис. 4, 2–7) [11, с. 151, рис. 3, 2–7], Канабур-ауз (2 экз.) (рис. 5, 15, 16) 
[17, с. 84, рис. 7, 22] и в других памятниках.

Также противоречит фактическим данным точка зрения В.Г. Котовича об исчезновении накосных 
трубочек из бронзы, являвшихся украшениями, как головного убора, так и нагрудными украшениями. 
Об этом свидетельствуют находки подобных украшений, выявленных в Дагестане в последнее время. 
Они найдены в могильниках Янгикент (6 экземпляров) (рис. 4, 9–14) [11, с. 151, рис. 3, 9–14], Кана-
бур-ауз (1 обломок бронзовой трубочки, 11 целых и 30 крупных и мелких фрагментов прямоугольных 
гофрированных двойных пластин с отверстиями для тесьмы) (рис. 5, 2 А, 2 Б) [17, с. 84, рис. 7,24, 8, В]. 

Рассматривая различные виды украшений одежды из памятников талгинского типа, В.Г. Котович 
подчеркивал полное исчезновение разнообразных сурьмяных украшений одежды [1, с. 87]. С таким 
заключением также невозможно согласиться, так как разнообразные украшения одежды из сурьмы об-
наружены в двух памятниках. Об этом красноречиво свидетельствуют находки сурьмяных украшений 
в могильнике Тахиркала, где они выявлены в большом разнообразии – удлиненно-цилиндрические 
бусы (26 экземпляров), мелкие округленные плоские бусы (4 экземпляра), две двуовальные бляшки 
(2  экземпляра), квадратная массивная пряжка (1 экз.) (рис. 2, 5, 10) [10, с. 58, табл. V, 1, 6]. 

Как видно заключения В.Г. Котовича об исчезновении сосудов 1-го и 2-го типов, различных укра-
шений из бронзы и сурьмы в памятниках талгинского типа противоречат фактическому положению 
вещей, что свидетельствует о неправильности его мнения о самостоятельном талгинском этапе, не вхо-
дящем в КХК. В этом вопросе правы те исследователи, кто рассматривает памятники талгинского типа 
как отражающие поздний этап развития КХК. 

Рассмотрим вопросы, связанные с хронологией памятников талгинского типа. В.И. Марковин в мо-
нографии 1969 г. датировал памятники КХК от 1300 гг. до н.э. и до 800 гг. до н.э. Им были выделены 
три периода в развитии культуры: 1 – 1300–1100 гг. до н.э.; 2 – 1100–900 гг. до н.э.; 3 – позже 900 гг. 
до н.э. – близкие скифскому времени [2, с. 79–85]. Памятники периода расцвета КХК (классические) 
В.И.  Марковин датировал ХI–IХ вв. до н.э.

В.Г. Котович в монографии 1982 г. памятники КХК (так называемые «классические» памятники  – 
Каякентский, Берикейский, Маджалисский, Таркинский и другие могильники в Дагестане, Хорочоев-
ский, Белгатоевский, Даргоевский, Ишхойюртовский и другие могильники в Чечне) датировал XV–
XIV  вв. до н.э. и относил к концу эпохи средней бронзы [1, с. 116–117]. Памятники же талгинского типа 
представляют собой, по мнению В.Г. Котовича, последующий –талгинский – этап в развитии местного 
этнического массива, в связи с чем они были отнесены им к эпохе поздней бронзы (ПБ-1) и датиро-
вались XIV–XIII вв. до н.э. [1, с. 93, 116–117]. Он допускал в будущем удревнение его нижней (булав-
ка в  Маджалисе и ранняя радиокарбонная дата – 1740 + 60 гг. до н.э – кафыркумухской гробницы), 
и  верхней (в  связи удревнением культур поздней бронзы и раннего железа Северного Кавказа) даты 
[1, с. 70]. 

Вначале его поддержали некоторые дагестанские коллеги (М.Г. Гаджиев, О.М. Давудов, В.М. Кото-
вич). Большинство же ученых, занимающихся проблемами эпохи средней и поздней бронзы и раннего 
железа Северного Кавказа, были не согласны с ним, В.И. Марковин, В.Б. Виноградов, В.И. Козенкова 
настаивали на отнесение КХК к эпохе поздней бронзы, датируя ее концом II тыс. до н.э. и даже нача-
лом I тыс. до н.э. Несколько позже у вышеназванных исследователей несколько изменились взгляды 
в  сторону удревнения хронологии КХК. 

В работе 1994 г. В.И. Марковиным была предложена новая хронология и трехэтапная периодизация 
КХК. 1-й – от 1600 до конца 1500 г. до н.э., когда «появляются отличительные, этнодиференцирующие 
черты культуры; 2-й – от конца 1500 г. до 1250 г. до н.э, «время расцвета всех характерных черт культу-
ры»; 3-й – от 1250 и почти до 1000 г. до н.э. – талгинский и зандакский этапы, «время заката культуры» 
[16, с. 351–352]. Последний поздний этап, по мнению В.И. Марковина, неразрывно связан с ранними 
этапами [16, с. 351–352]. Как видно, эта схема под влиянием разработок В.Г. Котовича, является новым 
положительным шагом в вопросах хронологии и может служить подспорьем для дальнейших работ 
в  этой области. Однако следует заметить, что здесь представлены очень длинные хронологические пе-
риоды. С другой стороны, вряд ли оправданно говорить о КХК как таковой, на так называемом «зандак-



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

507

ском этапе. Но, тем не менее, важен сам по себе факт признания В.И. Марковиным хронологической 
схемы В.Г. Котовича и его тенденции к удревнению КХК. 

В целом, можно согласиться с В.И. Марковиным, что талгинский этап неотделим от предшеству-
ющего, но вызывает недоумение, что им приведены даты В.Г. Котовича из его ранней работы [20, 
с.  70–76], а другая более древняя дата – XIV–XIII вв. до н.э. (ПБ-I) в изданной позднее статье В.Г.  Ко-
товича и О.М. Давудова [21, с. 38–54] и в монографии 1982 г. не приводится [1, с. 117]. С другой сторо-
ны, В.И.  Марковин прав, когда высказывается против рассмотрения памятников талгинского этапа 
в  отрыве от «классических» памятников КХК. Он отмечал, что этап, выделенный В.Г. Котовичем, мало 
отличается от времени В.И. Марковина для всей КХК (с комплексами талгинского типа). «Что же каса-
ется аналогий, приводимых им для «этапных памятников», то они кажутся беглыми и не очень проч-
ными (с  одной стороны, Северный Кавказ, с другой – Передний Восток) [16, с. 336].

Здесь следует подчеркнуть, что на самом деле некоторые аналогии, приведенные В.Г. Котовичем, 
являются беглыми. Но во всяком случае они более обоснованы, чем те, которые приводит В.И. Марко-
вин в двух своих работах, как в работе 1969 г. [2], так и в 1994 г. [16, с. 336], где отсутствуют какие-либо 
сводные и сравнительные таблицы. В этом отношении работа В.Г. Котовича является более убедитель-
ной. Приводя аналогии с Ближнего Востока, В.Г.Котович не делает это прямолинейно и механистично, 
как это приписывает ему В.И. Марковин, а делает это всего лишь для того, чтобы показать истоки про-
исхождения некоторых категорий материальной культуры КХК. В своей монографии Р.Г. Магомедов 
несколько удревнил верхние пределы функционирования Гинчинского и Ирганайского могильников, 
нежели те датировки, которые предлагал в свое время М.Г. Гаджиев. Им предложены верхние даты  – 
XIV в. до н.э. и XIV–XIII вв. до н. э. соответственно для Гинчинского и Ирганайского могильников, 
с  чем в принципе можно согласиться [6, с. 172–173]. С другой стороны, мы не можем согласиться с его 
датами – 3-я четверть II тыс. до н.э. и 4-я четверть II тыс. до н.э. предложенных соответственно для 
переходного периода от эпохи СБ к ПБ и эпохи поздней бронзы. Хотя следует отметить, что им хорошо 
и довольно убедительно вслед за М.Г. Гаджиевым показана близость и преемственная связь ранних 
комплексов КХК и предшествующей ГК [6, с. 175–180].

Материалы из Янгикентского каменного ящика М.С. Гаджиев и А.А. Кудрявцев датировали XIII–
XI вв. или XIII–XII вв. до н.э. [11, с.153]. Авторы отмечали, что найденный «кинжал является на-
дежной основой (относительно современного уровня знаний) для определения даты данного ком-
плекса, близких ему «классических» памятников КХК и для последующей разработки хронологии 
памятников эпохи средней бронзы – начала раннего железа рассматриваемого региона» [11, с. 153]. 
Все это дало возможность им датировать «клинок и каменный ящик XIII–XI вв. до н.э., возможно 
уже – XIII–XII вв. до н.э., и отнести к этому времени круг «классических» каякентско-хорочоевских 
памятников, близких к описанному комплексу, и поддержать традиционную точку зрения на КХК, 
как культуру позднебронзовой эпохи Северо-Восточного Кавказа» [11, с. 154]. Приведенное мнение 
М.С. Гаджиева и А.А. Кудрявцева, на наш взгляд не является правильным и объективно отражающим 
действительное положение вещей, в данном случае, в вопросах хронологии и периодизации памят-
ников КХК. Во-первых, инвентарь каменного ящика из Янгикента неверно относить к кругу «клас-
сических» памятников КХК, так как в указанных памятниках совершенно отсутствуют бронзовые 
клинки кинжалов, аналогичных янгикентскому, т.е. клинки с отверстиями для крепления рукояти. 
Отмеченные клинки характерны для памятников позднего этапа КХК, т.е. талгинского типа, в то вре-
мя как для памятников расцвета данной культуры были характерными плоскочерешковые клинки. 
Во-вторых, не совсем понятна датировка каменного ящика из Янгикента XIII–XI вв. до н.э. и отне-
сение его к кругу «классических» памятников культуры. Ведь В.И. Марковин в монографии 1969 г. 
датировал этим временем переходные погребения с признаками памятников начала среднего брон-
зового века, так и с признаками, характерными для КХК [2, с. 80–81, 85]. «Классические» памятники 
КХК он датировал 1100 – 900гг. до н.э. [2, с. 81–82, 85]. Но уже в 1994г. он датировал «классические» 
памятники КХК 1500–1250 гг. до н.э. [16, с. 352]. В-третьих, невозможно согласиться с заключением 
М.С. Гаджиева и А.А. Кудрявцева, сделанным на основании изучения всего лишь одного каменно-
го ящика и найденного здесь кинжала, о том, что он послужит довольно надежной основой дати-
ровки памятников целой культуры. Не представляется правильным отводить длительные хроноло-
гические рамки (300 лет) для одного погребения в каменном ящике. Рассматриваемый инвентарь,  



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

508

в особенности клинок кинжала и др., позволяет определить более узкую датировку комплекса от се-
редины XIV  в. и до конца XII в. до н.э.

О.М. Давудов считает КХК культурой среднего бронзового века, а комплекс из Янгикента относит 
к  памятникам талгинского типа, т.е. к периоду поздней бронзы. О.М. Давудов и Г.Д. Хангишиев кин-
жал с отверстиями из Гюхракского могильника и другой инвентарь датировали XIII в., а могильник 
в целом – XIV–XIII вв. до н.э. Таким же временем они датировали находки из Нижнего Дженгутая 
[13, с. 60]. Нам представляется, что, хотя М.С. Гаджиевым и А.А. Кудрявцевым правильно подобраны 
некоторые аналогии из Каякентского и других памятников КХК, в целом прав О.М. Давудов, который 
синхронизировал янгикентский комплекс с памятниками талгинского типа [14, с. 51–52, Рис. 17].

Исходя из всего вышеизложенного и принимая во внимание разработки В.Г. Котовича, В.И. Марко-
вина, М.Г. Гаджиева, С.Н. Кореневского, В.Б. Виноградова, О.М. Давудова, Г.Д. Атаева, Р.Г. Магомедо-
ва, Ш.М. Давудова и др. для Северо-Восточного Кавказа, а также новейшие разработки В.И. Козенко-
вой [22, с. 74–106; 23, с. 5, 6, 114; 24, с. 75–87; 25, с. 118–134], Б.В. Техова [26, с. 14–184; 27, с. 112–297], 
К.Н.  Пицхелаури [28, с. 59–140; 29, с. 243–245], Г.К. Кавтарадзе [30, с. 135–148], А.Г. Рамишвили [31, 
с.  47–56], В.А. Трифонова [32, с. 44–49; 33, с. 71–82], Гаджиева М.Г., Магомедова Р.Г., Ф. Кола, Д. Стро-
наха [35, с. 50–51; 36, p. 47–122], С. Райнхольд, А.Б. Белинского, Б.Х. Атабиева [34, с. 405–455] и др., 
а  также раскопки новых памятников на Северо-Восточном Кавказе и полученные по их результатам 
новые радиоуглеродные даты, мы можем предложить свою периодизацию поздней, II фазы эпохи 
средней бронзы и всей фазы поздней бронзы Северо-Восточного Кавказа: II фаза эпохи средней брон-
зы – (II   четверть II тыс. до н.э.) I ступень (конец эпохи средней бронзы (XVII в. до н.э.);II ступень 
(I  этап переходного периода, I половина XVI в. до н.э.) II фаза эпохи поздней бронзы (II половина 
XVI  в. – XV  в. до н.э. I ступень (II этап переходного периода, II половина XVI в. до н.э.).

Периодизация КХК: 
I – ранний период – 1700–1600 гг. до н.э., время появления отличительных этнодиференцирующих 

признаков;
II – средний этап – 1600–1400 гг. до н.э., время расцвета культуры; 
III – поздний этап – 1400–1200 гг. до н.э. – время заката культуры; (табл. 1, 2, 3).
Мы привели хронологию и периодизацию КХХ, основываясь на традиционной датировке, но, с дру-

гой стороны, нами учитывались и имеющиеся радиоуглеродные даты, в том числе и калиброванные.
В развитии КХК намечаются три фазы: ранняя, средняя и поздняя. Генезис ее приходится на конец 

эпохи средней бронзы. Основное развитие происходит в переходный период и вначале эпохи поздней 
бронзы, в конце эпохи поздней бронзы она угасает и трансформируется в культуру финального пери-
ода эпохи поздней бронзы – в зандакскую и мугерганскую. Более наглядно это проиллюстрировано 
на таблицах развития инвентаря и хроноиндикаторов КХК на территории Северного, Центрального 
и  Южного Дагестана (табл. 1, 2, 3).

Часть погребений Таркинского могильника относится к концу среднего этапа и смыкается с поздним 
(появляются в большом количестве баночные реповидные сосуды, возникшие под влиянием степей).

Интерес представляют работы исследователей по уточнению хронологии памятников бронзового 
века центральных и северо-западных областей Северного Кавказа на основе большой серии радиоу-
глеродных дат. Здесь, в первую очередь, следуют упомянуть работу В.А. Трифонова [32, с. 44–49; 33, 
с.   71–82] и, в особенности, Райнхольд С., Белинского А.Б., Атабиева Б.Х. по определению периоди-
зации и хронологии памятников позднего бронзового века в горах Северного Кавказа и на окружаю-
щих территориях, а также других исследователей [34, с. 405–455]. Первым удачную попытку сделать 
поправки к абсолютной хронологии культур эпохи энеолита – бронзы Северного Кавказа на основе 
дендрохронологического датирования предпринял В.А. Трифонов. Он подчеркивал, что «существен-
ным результатом дендрохронологического датирования стало подтверждение достоверности калибро-
ванных радиоуглеродных дат, к которым в отечественной археологии сложилось преувеличенно скеп-
тическое отношение [32, с. 44]. Памятники КХК включены им в период от 2200 и до 1800 гг. до  н.э. 
с  учетом калибровки [33, с. 71–82]. Исходя из его разработок памятники позднего этапа КХК могут 
быть датированы в пределах 1800–1700 гг. до н.э. В.А. Трифонов отмечал, что «предложенные поправ-
ки к  хронологии культур Северного Кавказа … приемлемы только как ориентиры к определению ос-
новных хронологических рубежей и не являются датировкой культур, требующей значительно более 



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

509

детального обоснования» [32, с. 48–49]. Работа В.И. Трифонова послужила толчком впоследствиик 
более детальным разработкам хронологии древностей Северного Кавказа. 

Особый интерес имеют для нашей темы исследования С. Райнхольд, А.Б. Белинского, Б.Х. Атабиева, 
посвященные изучению памятников позднего бронзового века Центрального Кавказа [34, с. 405–455]. 
Ими разработана периодизация и хронология позднего бронзового века Кавказа, которая базируется 
на большой серии радиоуглеродных дат. Она будет обязательно учитываться в будущих исследованиях 
по определению периодизации и хронологии памятников Дагестана и Чечни не только позднего этапа 
КХК, но и всей хронологии культуры. Это же относится и к периоду финального этапа позднего бронзо-
вого века – (XII–X вв. по традиционной хронологии) – ПБ-II по В.Г. Котовичу и О.М. Давудову, то есть 
к начальному периоду бытования зандакской и мугерганской культур.

К сожалению, мы имеем всего две радиоуглеродные даты. Первая – радиокарбонная дата для 
кафыркумухской гробницы – 1740±60 гг. до н.э. – единственная дата, характерная для памятников 
переходного типа от культур раннего этапа среднего бронзового века к КХК, т.е. раннего этапа КХК, 
и  в контексте данной статьи она не может помочь прояснить хронологию поздних памятников КХК. 
Для памятников КХК и, в частности, талгинского типа у нас имеется одна радиокарбонная дата – для 
верхнего слоя Верхнегунибского поселения – 1250±50 до н.э., которая хронологически соответствует 
позднему этапу КХК. Вышеприведенная дата может документировать верхний предел могильников 
Гинчи–Ирганай. Учитывая все вышесказанное, отметим, что пока не представляется возможным соот-
нести периодизацию КХК с периодизацией позднего бронзового века Кавказа предложенной С.  Райн-
хольд, А.Б. Белинским, Б.Х. Атабиевым из-за отсутствия большой серии радиоуглеродных дат. С другой 
стороны, следует указать на самобытность и локальные черты культуры как позднего, так и среднего 
бронзового века Дагестана и Восточной Чечни, о которых писали А.П. Круглов, А.А. Иессен, Е.И. Круп-
нов, В.И Марковин, В.Г. Котович и др. В раннем и среднем бронзовом веке в Дагестане и Восточной 
Чечне были распространены совершенно отличные культуры от тех, что бытовали в центральных и за-
падных областях Северного Кавказа, поэтому преемственных черт в развитии культуры в местных па-
мятниках позднего бронзового века с культурой сопредельных областей не наблюдается. Все сказанное 
заставляет нас в первую очередь учитывать внутренние закономерности развития местных культур, 
бытовавших в эпоху бронзы на территории Дагестана и Чечни.

К третьему, позднему этапу относятся памятники: могильники Талги, Мискинбулак, Кабартыку-
тан, Тахиркала, Гюхрак, Нижний Дженгутай, Канабур-ауз, Янгикент, Ачису III, поселение Нютюг, ком-
плекс находок из с. Инчхе и др. К памятникам ранней ступени следует отнести: Талги, Кабартыкутан, 
Нижний Дженгутай. К поздней ступени относятся: Гюхрак, Тахиркала, Янгикент, Ачису III, Нютюг, 
находки из с. Инчхе и др., когда появляются кинжалы с отверстиями для рукояти, массивные браслеты, 
низкие сосуды-банки с обмазкой и др. Итак, начальный период бытования КХК приходится на конец 
эпохи средней бронзы, а основное развитие относится к переходному периоду от СБ и ПБ и к ПБ. 



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

510

Рис. 1. Карта Дагестана с указанием археологических памятников эпохи поздней бронзы.
1 - могильник Тахир-кала; 2 - могильник Нижний Дженгутай;

3 - могильник Янгикент; 4 - могильник Канабур-Ауз; 5 - могильник Гюхрак; 6 - могильник Ачису III.

Fig. 1. Map of Dagestan indicating archaeological burial sites of the Late Bronze Age. 
1 – Tahir-Kala burial site; 2 – Nizhny Dzhengutay burial site; 

3 – Yangikent burial site; 4 - Kanabur-Auz burial site; 5 – Gyukhrak burial site; 6 – Achisu III burial site



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

511

Рис. 2. Тахиркалинский могильник. Инвентарь.
1-10 - украшения (1-4, 6-9 - бронза, 5,10 - сурьма); 11-15 - керамика. (по А.Р. Магомедову)

Fig. 2. Tahir-Kala burial site. Grave goods. 
1–10 – ornaments (1–4, 6–9: bronze; 5, 10: antimony); 11–15 – ceramics (After A.R. Magomedov)



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

512

Рис. 3. Нижнедженгутаевский могильник. Инвентарь.
1-5 - украшения из бронзы; 6-10 - керамика. (по О.М. Давудову и Г.Д. Хангишиеву)

Fig. 3. Nizhny Dzhengutay burial site. Grave goods. 
1–5 – bronze ornaments; 6–10 – ceramics (After O.M. Davudov and G.D. Khangishiev)



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

513

Рис. 4. Могильник Янгикент. Инвентарь из захоронения. 
1 - паста; 2-26 - бронза; 27-31 - керамика. (по М.С. Гаджиеву и А.А. Кудрявцеву)

Fig. 4. Yangikent burial site. Grave goods from a burial. 
1 – paste; 2–26 – bronze; 27–31 – ceramics (After M.S. Gadzhiev and A.A. Kudryavtsev)



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

514

Рис. 5. Могильник Канабур-Ауз. Инвентарь погребения из нижнего уровня каменного ящика 
(погребения 2 и 3). 1-29 - инвентарь погребения 2 (украшения и предметы вооружения из бронзы); 

30-34 - керамика из погребений 2 и 3. (по М.А. Бакушеву, М.С. Гаджиеву и Ш.О. Давудову)

Fig. 5. Kanabur-Auz burial site. Grave goods from the lower level of stone cists 
(Burials 2 and 3). 1–29 – grave goods from Burial 2 (bronze ornaments and weapons); 

30–34 – ceramics from Burials 2 and 3 (After M.A. Bakushev, M.S. Gadzhiev, and Sh.O. Davudov)



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

515

Рис. 6. Могильник Ачису III. Находки из каменного ящика 2.
1 - паста; 2-6 - бронза (по Р.Г. Магомедову, М.С. Гаджиев, Ш.О. Давудов, В.А. Саидов, А.Л. Будайчиев)

Fig. 6. Achisu III burial site. Finds from Stone Cist 2. 
1 – paste; 2–6 – bronze (After R.G. Magomedov, M.S. Gadzhiev, Sh.O. Davudov, V.A. Saidov, and A.L. Budaichiev)



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

516

Рис. 7. Гюхракский могильник. Инвентарь. 1 – колокольчик; 
2 – бляха; 3-6 – сосуды; 7 – кинжал

Fig. 7. Gyukhrak Burial Site. Grave Goods. 1 – bell; 2 – plaque; 3–6 – pottery; 7 – dagger



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 										                      V. 21. № 3. 2025

517

Таблица 1. Сводная таблица инвентаря памятников каякентско-хорочоевской культуры Северного Дагестана

Table 1. Summary Table of Grave Goods from Kayakent-Khorochoy Culture Burial Sites in Northern Dagestan



История, археология и этнография Кавказа											                       Т. 21. № 3. 2025

518

Таблица 2. Сводная таблица инвентаря памятников каякентско-хорочоевской культуры Центрального Дагестана

Table 2. Summary Table of Grave Goods from Kayakent-Khorochoy Culture Burial Sites in Central Dagestan



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 										                      V. 21. № 3. 2025

519

Таблица 3. Сводная таблица инвентаря памятников каякентско-хорочоевской культуры Южного Дагестана

Table 3. Summary Table of Grave Goods from Kayakent-Khorochoy Culture Burial Sites in Southern Dagestan



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

520

СПИСОК ЛИТЕРАТУРА

1. Котович В.Г. Проблемы культурно-исторического 
и  хозяйственного развития населения древнего Дагестана. М.: 
Наука, 1982. 237 с.

2. Марковин В.И. Дагестан и Горная Чечня в древности: 
Каякентско-хорочоевская культура // МИА № 122. М.; Наука, 
1969. 116 c.

3. Кореневский С.Н. О металле могильника Гинчи эпохи 
средней бронзы // Древние и средневековые археологические 
памятники Дагестана. МАД. Т. 9. Махачкала, 1980. С. 37–45.

4. Кореневский С.Н. О металле средней бронзы в горной 
зоне Северо-Восточного Кавказа // Советская археология. 
1986. № 3. С. 5–15.

5. Атаев Г.Д. Чиркейские курганы бронзового века // 
Советская археология. № 1. 1987. С. 145–157.

6. Магомедов Р.Г. Гинчинская культура: (Горы Дагестана 
и Чечни в эпоху средней бронзы). Махачкала, 1998. 379 с. 

7. Исаков М.И. Талгинский могильник // КСИИМК. Вып. 
67. 1957. С. 126–132.

8. Круглов А.П. Северо-Восточный Кавказ во II– I тыс. 
до   н.э. // Древние племена и народности Кавказа. МИА. 
№  68. М.; Л., 1958. С. 51–146.

9. Марковин В.И. Археологические находки с территории 
Тарнаира (Дагестан) // КСИИМК. Вып. 67. 1957. С. 117–125.

10. Магомедов А.Р. Раскопки Тахиркалинского могильника 
// Древние и средневековые археологические памятники 
Дагестана. МАД. Т. 9. Махачкала, 1980. С. 46–61.

11. Гаджиев М.С., Кудрявцев А.А. Новый памятник эпохи 
поздней бронзы Дагестана // Кавказ и Древний Восток. 
Сборник статей. Махачкала, 1999. С. 148–159.

12. Гаджиев М.Г. Из истории культуры Дагестана в эпоху 
бронзы: (Могильник Гинчи). Махачкала, 1969. 178 с.

13. Давудов О.М., Хангишиев Г.Д. Гюхракский могильник 
// Горы и равнины Северо-Восточного Кавказа в древности 
и  средние века. Махачкала, 1991.С. 49–61.

14. Абакаров А.И., Давудов О.М. Археологическая карта 
Дагестана. М.: Наука, 1993. 325 с.

15. Гаджиев М.Г., Давудов О.М., Шихсаидов А.Р. История 
Дагестана с древнейших времен до середины XV в. Махачкала: 
Издательство ДНЦ РАН, 1996. 464 с.

16. Марковин В.И. Каякентско-хорочоевская культура // 
Археология. Эпоха бронзы Кавказа и Средней Азии. Ранняя 
и  средняя бронза Кавказа. М.: Наука, 1994.С. 334–355.

17. Бакушев М.А., Гаджиев М.С., Давудов Ш.О. Могильник 
Канабур-Ауз // Вестник Института истории, археологии и эт-
нографии.2005.№ 1.С. 81–94.

18. Пикуль М.И. Раскопки на Сулаке в 1955 г. // МАД. Т. 1. 
Махачкала, 1959. С. 157–174. 

19. Магомедов Р.Г., Гаджиев М.С., Давудов Ш.О., Саидов 
В.А., Будайчиев А.Л.Археологические разведки в Приморском 
Дагестане в 2007 г. // Вестник Института ИАЭ. 2008. № 1. 
С.  51–67.

20. Котович В.Г. К определению исторического места ка-
якентско-хорочоевской культуры // Памятники эпохи бронзы 
и раннего железа в Дагестане. МАД. Т. 8. Махачкала, 1978. 
С.  46–76. 

21. Котович В.Г., Давудов О.М. О периодизации и хроно-
логии памятников поздней бронзы – раннего железа на Севе-
ро-Восточном Кавказе // Советская археология.  № 4. 1980. С. 
38–54.

22. Козенкова В.И. Культурно-исторические процессы 
на  Северном Кавказе в эпоху поздней бронзы и в раннем же-
лезном веке: (Узловые проблемы происхождения и развития 
кобанской культуры). Москва., 1996.164 с.

23. Козенкова В.И. Материальная основа быта кобанских 
племен (Орудия труда, украшения, предметы культа, посуда: 

REFERENCES

1. Kotovich VG. Problems of cultural, historical and econom-
ic development of the population of Ancient Dagestan. Moscow: 
Nauka, 1982. (In Russ)

2. Markovin VI. Dagestan and Mountain Chechnya in antiqui-
ty: Kayakent-Khorochoy culture. MIA. 122. Moscow: Nauka, 1969. 
(In Russ)

3. Korenevsky SN. About the metal of the Ginchi burial ground 
of the Middle Bronze Age. Ancient and medieval archaeological 
monuments of Dagestan. Makhachkala, 1980; 9: 37-45. (In Russ)

4. Korenevsky SN. About the metal of the Middle Bronze in 
the mountain zone of the North-East Caucasus. Sovetskaya 
Arkheologiya (SA). 1986; 3: 5-15. (In Russ)

5. Ataev GD. Chirkey Mounds of the Bronze Age. Sovetskaya 
Arkheologiya (SA). 1987; 1: 145-157. (In Russ)

6. Magomedov RG. Ginchin culture: mountains of Dagestan 
and Chechnya in the era of Middle Bronze. Makhachkala, 1998. 
(In Russ)

7. Isakov MI. Talginsky burial ground. Brief Reports of the In-
stitute of History and Material Culture (KSIIMK). 1957; 67: 126-
132. (In Russ)

8. Kruglov AP. Severo-East Caucasus in II–I millennium BC. 
Ancient tribes and nationality of the Caucasus. MIA. Moscow; Len-
ingrad, 1958; 68: 51-146. (In Russ)

9. Markovin VI. Archaeological finds from the territory of Tar-
nair (Dagestan). KSIIMK. 1957; 67: 117-125. (In Russ)

10. Magomedov AR. Excavations of the Tahirkalinsky buri-
al ground. Ancient and medieval archaeological monuments of 
Dagestan. Makhachkala, 1980; 9: 46-61. (In Russ)

11. Gadzhiev MS., Kudryavtsev AA. A new monument of the 
Late Bronze Age of Dagestan. Caucasus and the Ancient East. Col-
lection of articles. Makhachkala, 1999, pp. 148–159.

12. Gadzhiev MG. On the history of the culture of Dagestan in 
the Bronze Age: Ginchin burial ground. Makhachkala, 1969. (In 
Russ)

13. Davudov OM., Khangishiev GD. Gyukhrak burial ground. 
Mountains and plains of the North-East Caucasus in antiquity 
and the Middle Ages. Makhachkala, 1991: 49-61. (In Russ)

14. Abakarov AI., Davudov OM. Archaeological map of Dages-
tan. Moscow: Nauka, 1993. (In Russ)

15. Gadzhiev MG., Davudov OM., Shikhsaidov AR. The his-
tory of Dagestan from ancient times to the mid-15th century. 
Makhachkala: DSC RAS, 1996. (In Russ)

16. Markovin VI. Kayakent-Khorochoy culture. Archeology. 
The era of bronze of the Caucasus and Central Asia. Early and 
Middle Bronze Age of the Caucasus. Moscow: Nauka, 1994: 334-
355. (In Russ)

17. Bakushev MA., Gadzhiev MS., Davudov ShO. The 
Kanabababur-Auz burial ground. Bulletin of the Institute of Histo-
ry, Archeology and Ethnography. 2005; 1: 81-94. (In Russ)

18. Pikul MI. Excavations on Sulak in 1955. MAD. Makhachka-
la, 1959; 1: 157-174. (In Russ)

19. Magomedov RG., Gadzhiev MS., Davudov ShO., Saidov 
VA., Budaichiev AL. Archaeological investigations in Primorsky 
Dagestan in 2007. Bulletin of the IHAE. 2008; 1: 51-67. (In Russ)

20. Kotovich VG. On the determination of the historical place 
of the Kayakent-Khorochoy culture. Monuments of the era of 
bronze and early iron in Dagestan. Makhachkala, 1978; 8: 46-76. 
(In Russ)

21. Kotovich VG., Davudov OM. On the periodization and 
chronology of monuments of late Bronze - Early Iron Age in the 
North-East Caucasus. Sovetskaya Arkheologiya (SA). 1980; 4: 38-
54. (In Russ)

22. Kozenkova VI. Cultural and historical processes in the 
North Caucasus in the era of late Bronze – Early Iron Age: nodal 
problems of the origin and development of Koban culture. Mos-
cow, 1996. (In Russ)



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

521

систематизация и хронология). Западный вариант // САИ. 
Вып. В. 2-5. Т. 5. М., 1998. 200 с.

24. Козенкова В.И. Поселок – убежище кобанской культу-
ры у аула Сержень-Юрт в Чечне как исторический источник 
(Северный Кавказ). М.: Наука, 2001. 198 с.

25. Козенкова В.И. У истоков горского менталитета: Мо-
гильник эпохи поздней бронзы – раннего железа у аула Сер-
жень-Юрт, Чечня (Материалы по изучению историко-культур-
ного наследия Северного Кавказа). Вып. III. М.; «Памятники 
исторической мысли», 2002. 232 с.

26. Техов Б.В. Центральный Кавказ в XVI–X вв. до н.э. М.: 
«Наука». Гл. ред. вост. лит-ры,1979. 240 с.

27. Техов Б.В. Археология южной части Осетии. Владикав-
каз: Ир, 2006. 639 с. 

28. Пицхелаури К.Н. Восточная Грузия в конце бронзового 
века. Тр. Кахетской археологической экспедиции. III. Тбили-
си: «Мецниериба», 1979. 194 с.

29. Пицхелаури К.Н. Некоторые спорные вопросы терми-
нологии хронологии и периодизации эпохи бронзы и железа 
Кавказа // Международная научная конференция. Археоло-
гия, этнология, фольклористика Кавказа. Сборник кратких 
содержаний докладов. Тбилиси, «Меридиани». 2010. С. 243–
245.

30. Кавтарадзе Г.К. К хронологии эпохи энеолита и брон-
зы Грузии. Тбилиси: Мецниереба, 1983. 156 с.

31. Рамишвили А.Т. Проблемы археологии финальных ста-
дий эпохи бронзы внутренней (Шида) Картли. Автореф. дис. ... 
докт. ист. наук. Тбилиси, 1998.

32. Трифонов В.А. Поправки к абсолютной хронологии 
культур эпохи энеолита – бронзы Северного Кавказа // Между 
Азией и Европой. Кавказ в IV–I тыс. до н.э. Санкт-Петербург, 
1996. С. 44–49.

33. Трифонов В.А. Поправки к абсолютной хронологии 
Восточной Европы эпохи энеолита – средней бронзы Кавка-
за, степной и лесостепной зон Восточной Европы (по данным 
радиоуглеродного датирования) // Бронзовый век Восточ-
ной Европы: характеристика культур, хронология и перио-
дизация. Материалы международной научной конференции: 
«К   столетию периодизации В.А. Городцова бронзового века 
южной половины Восточной Европы». Самара, 2001. С. 71–82.

34. Райнхольд С., Белинский А.Б., Атабиев Б.Х. Поздний 
бронзовый век в горах Северного Кавказа и на окружающих 
территориях // Кавказ между Восточной Европой и Передним 
Востоком: диалог культур, культура диалога. Международная 
научная археологическая конференция и Гумбольдт-лекто-
рий. Archäologiein Iran und Turan. В. 18. Berlin. 2020. С. 405–
455.

35. Гаджиев М.Г., Магомедов Р.Г., Кол Ф. О радиоугле-
родных датах для памятников бронзового века Дагестана // 
Актуальные проблемы археологии Северного Кавказа: (XIX 
«Крупновские чтения») (Москва, апрель 1996 г.). ТД. М., 1996. 
С. 50–51.

36. Gadzhiev M., Kohl Ph., Magomedov R., Stronach D., 
Gadzhiev Sh.Daghestan-American Archaeological Investigations 
in Daghestan, Russia 1997–99. The Caspian Plain of Southern 
Daghestan and Earlier Work of the Daghestan-American 
Archaeological Expedition to Velikent (DAV) // Eurasia Antiqua. 
Zeitschrift für Archäologie Eurasiens. 2000. P. 47–122. 

Поступила в редакцию 13.12.2024 г. 
Принята в печать  27.03.2025 г. 
Опубликована 15.09.2025 г.

23. Kozenkova VI. The material basis of the life of Koban 
tribes (tools, jewelry, cultural objects, dishes: systematization and 
chronology). Western version. SAI. Moscow, 1998; 2-5(5).

24. Kozenkova VI. The village is a shelter of Koban culture 
at the village of Sergeni-Yurt in Chechnya as a historical source 
(North Caucasus). Moscow: Nauka, 2001. (In Russ)

25. Kozenkova VI. At the origins of the mountain mentality: 
the burial ground of the Late Bronze Age – early Iron Age at the 
village of Sergeni-Yurt, Chechnya (materials on the study of the 
historical and cultural heritage of the North Caucasus). Moscow: 
Pamyatniki Istoricheskoy Mysli, 2002. (In Russ)

26. Tеkhov BV. Central Caucasus in the 16th–10th centuries 
BC. Moscow: Nauka, Vost. Lit., 1979. (In Russ)

27. Tеkhov BV. Archeology of the southern part of Ossetia. 
Vladikavkaz: IR, 2006. (In Russ)

28. Pitzhelauri KN. Eastern Georgia at the end of the Bronze 
Age. Reports of Kakhet’s archaeological expedition. Tbilisi: 
Metzniereba, 1979. (In Russ)

29. Pitzhelauri KN. Some controversial issues of the terminol-
ogy of chronology and periodization of the Bronze and Iron Ages 
of the Caucasus. International Scientific Conference. Archeology, 
ethnology, folkloristics of the Caucasus. Collection of brief re-
ports. Tbilisi: Meridiani, 2010: 243-245. (In Russ)

30. Kavtaradze GK. To the chronology of the era of the Eneo-
lithic and bronze of Georgia. Tbilisi: Metzniereba, 1983. (In Russ)

31. Ramishvili AT. Problems of archeology of the final stages 
of the Bronze Age of the Inner (Shida) Kartli (dissertation). Tbilisi, 
1998. (In Russ)

32. Trifonov VA. Corrections to the absolute chronology of cul-
tures of the Eneolithic era – Bronze Age of the North Caucasus. 
Between Asia and Europe. Caucasus in the 4th – 1st millennium 
BC. Saint-Petersburg, 1996: 44-49. (In Russ)

33. Trifonov VA. Corrections to the absolute chronology of 
Eastern Europe of the Eneolithic era – Middle Bronze Age of the 
Caucasus, the steppe and forest-steppe zones of Eastern Europe 
(according to radiocarbon dating). Bronze Age of Eastern Europe: 
characteristics of cultures, chronology and periodization. Pro-
ceedings of the International Scientific Conference: “By the cente-
nary of periodization by V.A. Gorodtsov Bronze Age Southern half 
of Eastern Europe”. Samara, 2001: 71-82. (In Russ)

34. Reinhold S., Belinsky AB., Atabiev BKh. The late Bronze 
Age in the mountains of the North Caucasus and in the surrounding 
territories. The Caucasus between Eastern Europe and the Front 
East: a dialogue of cultures, a culture of dialogue. International 
Scientific Archaeological Conference and Humboldt-Kolloquium. 
Archäologie in Iran und Turan. Berlin, 2020; B. 18: 405-455.

35. Gadzhiev MG., Magomedov RG., Kohl F. On radiocarbon 
dates for the Bronze Age sites of Dagestan. Actual problems of the 
archeology of the North Caucasus: 19th Krupnovsky Readings. 
Moscow, 1996: 50-51. (In Russ)

36. Gadzhiev M., Kohl Ph., Magomedov R., Stronach D., 
Gadzhiev Sh. Daghestan-American Archaeological Investigations 
in Daghestan, Russia 1997-99. The Caspian Plain of Southern Da-
ghestan and Earlier Work of the Daghestan-American Archaeolog-
ical Expedition to Velikent (DAV). Eurasia Antiqua. Zeitschrift für 
Archäologie Eurasiens. 2000; 6: 47-122. 

Received 13.12.2024
Accepted  27.03.2025
Published 15.09.2025



522

Исследовательская статья

Для цитирования:  // История, археология и этнография Кавказа. 2025. Т. 21. No  3. С. 228-
245. doi.org/10.32653/CH202228-245

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213522-532

ИСТОРИЯ, АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОГРАФИЯ КАВКАЗА. Т. 21. № 3. 2025. С. 522-532

© Абрамова А.Н., 2025
© Дагестанский федеральный исследовательский центр РАН, 2025

Для цитирования: Абрамова А.Н. Средневековые черкесы по данным краниометрии 
(по  материалам курганных могильников «Гос.№258» и «Гостагаевская-1») // История, 
археология и этнография Кавказа. 2025. Т. 21. No  3. С. 522-532. doi.org/10.32653/CH213522-532

Абрамова Александра Николаевна
к.и.н., старший научный сотрудник 
Институт востоковедения РАН, Краснодар-Москва, Россия
abramovasacha0902@gmail.com

СРЕДНЕВЕКОВЫЕ ЧЕРКЕСЫ 
ПО ДАННЫМ КРАНИОМЕТРИИ 

(ПО МАТЕРИАЛАМ КУРГАННЫХ МОГИЛЬНИКОВ 
«ГОС. №258» И «ГОСТАГАЕВСКАЯ-1»)

Аннотация. В статье представлены результаты морфометрического анализа краниологических данных двух 
серий, по материальной культуре отнесенных автором раскопок к черкесскому населению конца XII–XIII вв. 
Выборки происходят из могильников Правобережья Кубани, получивших название «Гос. № 258» и «Гостагаев-
ская-1». Оба могильника являются курганными и находятся в непосредственной близости друг от друга. Ранее, в 
ходе археологического исследования было выявлено различие в погребальном обряде этих памятников, заклю-
чающееся в использовании каменных крепид в курганных насыпях в первом могильнике. Скелетные останки из 
данных могильников были переданы автору исследования на палеоантропологическое исследование. Обе серии 
отличаются сильной фрагментированностью скелетов, в результате чего по расширенной краниометрической 
программе было изучено 7 мужских черепов из могильника «Гос. № 258» и 8 из «Гостагаевская-1». Цель и задачи 
работы заключались в краниометрической характеристике двух изученных выборок, их сравнении между собой с 
помощью t-критерия Стьюдента и межгрупповом сопоставлении с ранее опубликованными данными. Население, 
оставившее могильник «Гос. № 258», характеризуется долихокранной мозговой коробкой и узким лицом, боль-
шинство широтных размеров черепа имеют среднее значение. На втором памятнике похоронено мезокранное и 
узколицее население со средними значениями большинства размеров мозгового отдела. Обе серии относятся к 
большой евразийской расе. При сравнении обсуждаемых выборок было показано отсутствие статистически досто-
верных различий между ними. Межгрупповое сопоставление, выполненное с помощью канонического анализа, 
показало высокое сходство анализируемых серий между собой.

Ключевые слова: палеоантропология; краниометрия; средневековые черкесы; канонический анализ; Прику-
банье



523

Research paper

For citation:  . History, Archeology and Ethnography of the Caucasus. 2025. Vol. 21. N. 3. P. 228-
245. doi.org/10.32653/CH202228-245

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213522-532

HISTORY, ARCHEOLOGY  AND ETHNOGRAPHY OF THE CAUCASUS. V. 21. № 3. 2025. P.  522-532

© A.N. Abramova, 2025
© Daghestan Federal Research Centre of RAS, 2025

For citation:  A.N. Abramova. Craniometric study of medieval circassians: evidence from 
Gosudarstvenniy no. 258 and Gostagaevskaya-1 burial grounds. History, Archeology and Ethnography 
of the Caucasus. 2025. Vol. 21. N. 3. P. 522-532. doi.org/10.32653/CH213522-532

Alexandra N. Abramova
Cand. Sci., Senior Researcher
Institute of Oriental Studies of RAS, Krasnodar-Moscow, Russia 
abramovasacha0902@gmail.com

CRANIOMETRIC STUDY OF MEDIEVAL CIRCASSIANS: 
EVIDENCE FROM GOSUDARSTVENNIY NO. 258 
AND GOSTAGAEVSKAYA-1 BURIAL GROUNDS

Abstract. This study presents the results of a morphometric analysis of craniological data from two series attributed 
to the Circassian population of the late 12th to 13th centuries, based on associated material culture. The samples 
originate from burial grounds located on the Right Bank of the Kuban River, designated as “Gosudarstvenniy No. 258” 
and “Gostagaevskaya-1.” Both burial grounds were excavated from mounds and are situated in close proximity to each 
other. However, differences in funerary practices were observed, notably the use of stone crepides in the mounds of 
“Gosudarstvenniy No. 258.” Both series exhibit significant skeletal fragmentation, limiting the analysis to seven male 
crania from “Gosudarstvenniy No. 258” and eight male crania from “Gostagaevskaya-1,” examined using an expanded 
craniometric program. The objectives of this study are to characterize the craniometric features of the two samples, 
compare them using Student’s t-test, and conduct an intergroup comparison with previously published data. The 
population associated with “Gosudarstvenniy No. 258” is characterized by a dolichocranic cranial vault and a narrow face, 
with most latitudinal cranial dimensions exhibiting average values. In contrast, the population from “Gostagaevskaya-1” is 
mesocranic and narrow-faced, with most cranial dimensions also showing average values. Both series are classified within 
the broader Eurasian racial group. Statistical analysis revealed significant similarities between the two samples. Intergroup 
comparison, employing canonical analysis, indicated a high degree of similarity with Adyghe series from the 13th to 15th 
centuries.

Keywords: paleoanthropology; craniometry; medieval Circassians; canonical analysis; Kuban region



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

524

Введение 

Археологические исследования средневековых памятников Северо-Западного Кавказа проводятся 
уже более ста лет. При этом история региона в период, предшествующий и в самом начале золото-
ордынского нашествия, все еще имеет много лакун и не всегда позволяет нам с уверенностью судить 
о процессах, проходивших в тот период времени. В первую очередь это можно связать с отсутствием 
письменных источников, оставленных черкесами – племенными образованиями, обитавшими на тер-
ритории Среднего и Нижнего Закубанья и на побережье Черного моря [1, с. 32]. Основным источником 
наших знаний о жизни местных жителей в эпоху Средневековья является археология. На сегодняш-
ний день изучено большое количество погребальных памятников данного периода, благодаря чему 
мы знаем об изменении погребального обряда у черкесов в условиях военных потрясений, связанных 
с распространением влияния Золотой Орды на территории Северного Кавказа, и об особенностях его 
формирования до нашествия монголов. За более чем 140 лет исследований изучено почти три сотни 
погребальных памятников, оставленных средневековыми черкесами, вышел целый ряд работ, посвя-
щенных особенностям погребального обряда этого населения. Они отражают как отдельные аспекты 
погребальных традиций средневековых черкесов, так и посвящены обобщающим вопросам. Их под-
робное описание было проведено в недавно вышедшем исследовании и здесь мы на этом вопросе оста-
навливаться не будем [2].

В антропологическом же отношении период, непосредственно предшествующий монгольскому 
вторжению, и в целом черкесское население Средневековья изучены слабо. Краниометрических дан-
ных, позволяющих говорить о морфологических особенностях средневековых жителей Северо-Запад-
ного Предкавказья XIII–XIV вв. крайне мало. Впервые к вопросу морфологического изучения скелетов, 
полученных при раскопках ряда средневековых адыгейских памятников обратился В.П. Алексеев  [3]. 
Он рассмотрел материалы из Белореченских курганов, а также из Карачаевских и Черкесских могиль-
ников. Эта, без сомнения, знаковая работа получила свое отражение в труде «Происхождение народов 
Кавказа» [4]. Однако, уже сегодня мы понимаем, что эти данные должны быть пересмотрены, так как 
использованные В.П. Алексеевым для анализа материалы получены из памятников, либо не имею-
щих отношение к предкам адыгов, либо же оставлены достаточно смешанным населением и требу-
ют дополнительного исследования [5; 6, с. 212]. Что же касается интересующего нас периода, здесь 
мы можем отметить работы М.М. Герасимовой, много занимавшейся краниологической изменчиво-
стью данного населения [7; 8; 9]. Ею были опубликованы данные по материалам могильника Казазо-
во-1, который располагался на территории республики Адыгеи, Теучежском районе и был исследован 
в  1972  г. в связи со строительством Краснодарского водохранилища. Одна из групп населения, отме-
ченная у  М.М.  Герасимовой как Казазово-2, по уточненным данным имеет датировку XIII–XIV вв. [10, 
с.  93]. Эта серия показала высокое сходство с выборками, соотносимыми исследователями с предками 
адыгов. Для нее характерна мезокранная мозговая коробка, высокий и узкий нос, округлые орбиты 
[8, с.  288–289]. Следующая выборка, соотносящаяся с адыгским этносом, датируется несколько более 
поздним временем: XIV–XV вв. и была получена при раскопках могильника Кабардинка (Геленджик-
ский район Краснодарского края) [11]. Данное население оказалось достаточно неоднородным. В це-
лом для мужских черепов характерна мезокранная мозговая коробка и резко профилированное, узкое 
и средневысокое лицо, низкие орбиты и узкий нос [9, с. 109].

Исследования, выполненные Е.Ф. Батиевой, позволили вписать в круг тем еще две серии, имею-
щие датировку XIII–XIV вв. Это могильник Жукова (Крымский район Краснодарского края), для  муж-
ских черепов которого характерна мезодолихокранная мозговая коробка и хорошо профилированный 
лицевой отдел, средневысокие орбиты и среднеширокий нос [12, с. 166]. Второй памятник Аушедз 
(Северский район Краснодарского края) был изучен не только по краниометрической программе, 
но  и  по  одонтологической. Мужское население, погребенное на данном могильнике, характеризуется 
мезокранной формой черепной коробки и лицом со средними значениями по абсолютным размерам, 
относительно узким и хорошо профилированным лицом, средневысокими орбитами и среднеширо-
ким носом [13, с. 100].



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

525

На сегодняшний день круг памятников, укладывающихся в датировку XIII–XIV вв. и ассоциирую-
щихся со средневековым черкесским населением, ограничивается перечисленными работами.

Целью данной работы является сравнительная краниологическая характеристика населения кон-
ца XII–XIII вв., захороненного на памятниках «Гос. №258» и «Гостагаевская-1». В задачи входило 
не  только описание краниологических особенностей мужской части выборки, но и сравнение эти двух 
серий между собой. Еще одна задача заключалась в проведении межгруппового сопоставления крани-
ометрических данных.

Материалы и методы 

Скелетные останки, послужившие материалом для данной работы, были получены в ходе ар-
хеологических работ, проведенных в 2014–2015 гг. на курганных могильниках, один из которых 
располагался вблизи ст. Натухаевской МО г.-г. Новороссийск и вошел в учетную документацию под 
названием: «гос. №258». Второй – «Гостагаевская-1» – расположен около г.-к. Анапа. Памятники 
находятся в 7  км друг от друга и имеют одинаковую датировку. Однако, на первом памятнике были 
зафиксированы подпрямоугольные каменные обкладки, ориентированные по сторонам света [14, 
с. 166].

После тщательной реставрации по расширенной краниометрической программе было изучено 
7  мужских черепов из памятника «Гос. №258» и 8 из «Гостагаевская-1». Малочисленность жен-
ских черепов и их плохая сохранность побудили нас на данном этапе исследования исключить 
их  из анализа.

Для изучения черепов применялась краниометрическая методика, описанная Р. Мартином в редак-
ции В.П. Алексеева и Г.Ф. Дебеца [15; 16; 17; 18]. Также учитывались уточнения, вышедшие в послед-
нее время [19; 20]. Для сравнения двух обсуждаемых групп был применен t-критерий Стьюдента. Так 
как количество наблюдений было небольшим, то все значения рассчитывались с поправкой Йейтса. 
Межгрупповой анализ проводился с использованием канонического анализа в программе MultiCan, 
разработанной Н.Н. Гончаровой и И.А. Гончаровым в 2013 г. [21].

Почти во всех случаях у черепов был разрушен лицевой отдел, который слабо поддавался рестав-
рации. Только у одного черепа присутствовали носовые кости. Это сказалось на числе наблюдений, 
связанных с особенностями строения лицевого скелета, и оказалось сложно набрать достаточную чис-
ленность выборки для работы с полной краниометрической программой.

Результаты и обсуждение

Курганная группа «Гос.№258». Пропорции нейрокраниума у мужчин, погребенных на этом памят-
нике, позволяют говорить о долихокрании (табл. 1). Широтные размеры (поперечный диаметр, ши-
рина основания черепа, наименьшая и наибольшая ширины лба) в основном характеризуются сред-
ними размерами. Большими величинами определяются продольный диаметр, ушная высота, все дуги 
и хорды покровных костей черепа, верхние высота и ширина лица. Большинство указателей, которые 
удалось вычислить, описываются средними величинами, кроме указателя изгиба затылка и высот-
но-поперечного указателя, который характеризуется большим значением, что свидетельствует о сла-
бом изгибе затылочной кости и высокой мозговой коробке.

Нос у единственного черепа, у которого удалось измерить эти размеры, высокий и узкий, а орби-
ты невысокие. Горизонтальная профилировка в верхней трети черепа средняя, а на среднем уровне 
обсуждаемое население характеризуется значительной профилировкой, что, возможно, связано с ма-
лым числом наблюдений. Однако, оба этих угловых размера свидетельствуют о принадлежности серии 
к  большой европеоидной расе.



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

526

Таблица 1. Морфометрическая характеристика мужских черепов из курганных 
групп «Гос. №258» и «Гостагаевская-1» (конец XII–XIII вв.).

Table 1. Morphometric characteristics of male skulls from the burial grounds 
“Gosudarstvenniy No. 258” and “Gostagaevskaya-1” (late 12th–13th centuries).

Признак Гос. №258 Гостагаевская-1 t-крит.

n X S n X S

1. Продольный диаметр 7 187,7 2,9 6 182,5 7,8 1,30

8. Поперечный диаметр 6 141,3 3,9 6 142,8 3,2 0,84

8:1. Черепной указатель 7 74,7 2,4 6 78,4 3,4 1,91

17. Высотный диаметр 2 134,5 – 2 138,5 – –

20. Ушная высота 7 119,0 3,5 4 118,1 – 0,22

20:1. Высотно-продольный указатель 7 63,4 1,6 4 64,8 – 1,02

20:8. Высотно-поперечный указатель 7 84,9 1,8 4 82,0 – 1,28

5. Длина основания черепа 1 103,0 – 1 101,0 – –

9. Наименьшая ширина лба 5 96,8 4,6 8 97,9 2,4 0,43

9:8. Лобно-поперечный указатель 5 69,5 1,5 6 68,1 1,2 1,23

10. Наибольшая ширина лба 7 118,7 4,0 8 118,0 4,3 0,27

9:10. Широтный лобный указатель 5 82,7 2,0 8 83,0 2,0 0,20

11. Ширина основания черепа 7 124,4 3,8 5 121,2 – 0,83

11:8. Аурикулярно-поперечный 
указатель

7 88,8 1,9 5 84,9 – 1,54

10:11. Фронто-базилярный указатель 7 95,5 3,5 5 95,8 – 0,08

12. Ширина затылка 7 108,9 4,2 4 104,3 – 1,51

29. Лобная хорда 7 116,6 2,1 8 114,9 5,6 0,54

30. Теменная хорда 7 117,4 2,9 6 115,7 – 0,36

31. Затылочная хорда 6 101,2 5,6 5 98,2 – 0,93

26. Лобная дуга 7 133,0 2,9 7 130,7 8,8 0,48

27. Теменная дуга 7 131,6 4,7 5 132,4 – 0,45

28. Затылочная дуга 6 117,8 6,8 5 114,0 – 0,92

29:26. Указатель изгиба лба 7 87,7 1,0 7 87,7 1,3 0,02

29:1 Лобно-продольный указатель 7 62,1 1,2 6 63,1 1,7 0,23

27:26. Дуговой теменно-лобный 
указатель

7 99,0 4,8 5 101,8 – 0,53

30:27. Указатель изгиба темени 7 89,3 1,2 5 87,8 – 1,28

30:1. Теменно-продольный указатель 7 62,6 1,6 6 63,3 3,8 0,36

31:28. Указатель изгиба затылка 6 85,9 1,1 5 86,2 – 0,30

45. Скуловой диаметр черепа 1 126,0 – 2 134,5 – –



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

527

48. Верхняя высота лица 2 74,0 – 3 67,7 – –

47. Полная высота лица 0 – – 2 117,0 – –

43. Верхняя ширина лица 6 110,1 6,1 7 104,9 3,4 1,49

9:43. Лобно-лицевой указатель 5 87,4 6,5 7 93,0 1,9 1,55

46. Средняя ширина лица 3 91,2 – 4 93,4 – –

51. Ширина орбиты 0 – – 3 41,5 – –

52. Высота орбиты 1 32,9 – 3 31,5 – –

55. Высота носа 1 54,0 – 3 51,1 – –

54. Ширина носа 1 22,3 – 4 23,4 – –

52:51. Орбитальный указатель 0 – – 3 78,9 – –

54:55. Носовой указатель 1 41,3 – 3 42,4 – –

MC. Максиллофронтальная ширина 3 24,0 – 6 24,1 –

77. Назо-малярный угол 7 138,9 4,3 8 141,0 3,6 0,82

Zm. Зиго-максиллярный угол 3 123,7 – 6 117,8 3,6 –

68. Длина нижней челюсти 6 109,7 5,3 5 106,4 – 0,77

65. Мыщелковая ширина 4 120,5 4,5 5 112,4 – 2,93

66. Угловая ширина 6 104,8 4,8 5 99,0 – 1,32

67. Передняя ширина 6 47,4 1,8 6 45,3 – 0,59

69. Высота симфиза 5 35,0 1,2 6 31,5 3,3 1,84

70. Высота ветви прямая 5 65,4 2,9 4 60,5 – 1,53

71а. Наименьшая ширина ветви 6 32,0 1,0 6 29,8 2,6 1,00

69(1). Высота тела 5 32,6 2,3 6 31,2 1,7 0,32

69(3). Толщина тела 6 11,8 0,9 6 11,2 1,4 0,08

69(3):69(1). Указатель массивности 4 34,8 – 6 35,8 3,9 0,54

* Примечание. Полужирным шрифтом выделены значения при р = 0,1, уровень достоверности раз-
личий 90%.

Курганная группа «Гостагаевская-1». Для данной серии характерен мезокранный череп со сред-
ними размерами большинства размеров мозгового отдела. С малой шириной основания черепа и за-
тылка, протяженной лобной и теменными костями. Большинство указателей также среднего размера, 
кроме высотно-продольного, высотно-поперечного и указателя изгиба затылка, что обусловлено высо-
кой черепной коробкой и слабым перегибом затылочной кости. Лицо средневысокое и среднеширокое 
в верхнем этаже, на среднем же уровне относительно узкое. Орбиты среднеширокие и невысокие, нос 
средневысокий и узкий. Как у населения, похороненном в курганном могильнике «Гос.№258», углы 
горизонтальной профилировки лица свидетельствуют о европеоидности обсуждаемой группы.

При сравнении этих двух выборок с помощью t-критерия Стьюдента удалось показать их довольно 
высокое сходство по большинству размеров черепа. Статистически достоверная разница обнаружива-
ется только по следующим признакам: черепной указатель, мыщелковая ширина и высота симфиза 
нижней челюсти. Причем только для мыщелковой ширины уровень достоверности различий состав-
лял 95%, для двух других размеров он едва достигал 90%. То есть, две эти серии на статистически до-
стоверном уровне не различаются между собой.



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

528

Следующий этап нашей работы предполагает межгрупповой анализ двух обсуждаемых групп с  опу-
бликованными на сегодняшний день сериями, близких по территориальному и хронологическому 
признакам (рис. 1). Для этого были выбраны группы, ассоциирующиеся с черкесами и имеющие да-
тировку, укладывающуюся в рамки XIII–XIV вв., то есть, хронологически совпадающие с бытованием 
двух изучаемых памятников. Для сравнения были выбраны следующие выборки: могильник Казазо-
во-1, серия, датируемая XIII–XIV вв., могильники Жукова и Аушедз XIII–XIV вв., могильник Псебес-3 
и могильник Кабардинка XIV–XV вв. Более поздний могильник Церковная щель, датируемый XVII–
XVIII вв., был выбран не только в связи с тем, что он относится к погребальным памятникам адыгских 
племен, но и из-за того, что захороненное там население характеризуется европеоидным краниологи-
ческим комплексом, без примеси монголоидных признаков [9, с. 110]. Также были привлечены неко-
торые серии более раннего времени, относящиеся к аланским памятникам [7], и материалы, получен-
ные из раскопок близ села Веселое [22]. Такой набор групп обусловлен поисковым характером работы 
и призван отразить население, обитавшее на территории Кавказа и Предкавказья в домонгольский 
период и сразу после золотоордынского нашествия. Набор признаков, использованный для анализа, 
подвергся некоторой корректировке. В связи с плохой сохранностью лицевого отдела черепа в двух об-
суждаемых выборках, нам пришлось отойти от стандартного, публикуемого в большинстве краниоме-
трических работ, набора. При анализе не использовалась ширина орбиты, так как этот размер ни разу 
не был изучен на черепах из памятника «Гос. №258», и высотного диаметра с недостаточным числом 
наблюдений на обоих памятниках.

Рис. 1. Локализация археологических памятников, из которых происходят использованные 
в сравнительном анализе краниологические серии

Fig. 1. Geographical distribution of archaeological sites yielding craniological samples

Первые три канонические переменные описывают чуть больше 50% изменчивости, что очень мало 
и может свидетельствовать о слабом морфологическом разнообразии привлеченных к анализу серий. 
По первой переменной основная нагрузка приходится на наименьшую ширину лба и высоту лица 
и  носа. По второй канонической переменной высокая нагрузка приходится на высоту орбит (табл. 2). 
С правой стороны поля на положительном полюсе изменчивости располагаются серии с относительно 
невысоким значением ширины лба и верхней высоты лица и высоким носом (рис. 1). 



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

529

Таблица 2. Результаты трех первых канонических векторов для мужских серий.

Table 2. Results of the first three canonical vectors for male series.

№ по Мартину КП 1 КП 2 КП 3
1. Продольный диаметр 0,25 -0,04 -0,18
8. Поперечный диаметр -0,03 0,19 -0,33
9. Наименьшая ширина лба -0,77 0,91 -0,04
45. Скуловой диаметр черепа 0,06 -0,37 0,20
48. Верхняя высота лица -0,49 -0,26 -0,40
55. Высота носа 0,72 -0,14 0,25
54. Ширина носа 0,28 -0,19 -0,31
52. Высота орбит 0,13 0,60 0,11
% изменчивости 22,0% 15,3% 13,4%

На положительном полюсе сосредоточилась большая часть выборок, относящихся к черкесам. Это, 
в первую очередь, серия из курганного могильника «Гос. № 258», который оказался схож с населе-
нием, погребенном в XIII–XIV вв. на могильнике Казазово-1, а также синхронные серии из Аушедза 
и Жукова. При этом население из Гостагаевской-1 оказалось на другом полюсе изменчивости, вместе 
с более ранними группами, происходящих из аланских памятников. Однако, население, погребенное 
в могильнике «Гостагаевская-1», по второму вектору схоже со всеми вышеперечисленными адыгей-
скими сериями. В стороне от всех привлеченных к анализу серий оказалось население, погребенное 
на могильнике Церковная цель, однако, здесь необходимо помнить, что на данном памятнике было 
изучено всего 3 черепа [9, с. 110].

Рис. 2. Результаты межгруппового канонического анализа. Мужские серии

Fig. 2. Results of intergroup canonical analysis. Male series



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

530

При этом, необходимо понимать, что привлеченные выборки на межгрупповом уровне довольно 
слабо различаются между собой. На это указывает невысокое значение процента изменчивости, при-
ходящегося на первые три канонические переменные. По мнению А.Г. Тихонова, часть населения Се-
верного Причерноморья и Северо-Западного Кавказа эпохи раннего железного века была представле-
на единым антропологическим пластом [23, с. 81–82]. Возможно, описанное межгрупповое сходство 
свидетельствует о сохранении данной структуры вплоть до начала золотоордынского проникновения.

Заключение

В заключении необходимо отметить, что обе изученные серии относятся к большой евразийской 
расе без сдвигов в сторону монголоидности. Ранее было показано распространение длинноголовых и 
узколицых вариантов среди населения Северо-Западного Кавказа [24; 25; 26]. В эту картину в целом 
укладываются и две обсуждаемые серии, однако, черепная коробка у выборки из «Гостагаевской-1» 
среднеширокая. 

На территории Гостагаевской-1 похоронено мезокранное население со средними значениями про-
дольного диаметра черепа, средними значениями высотно-поперечного и лобно-лицевого указателей. 
Для данного населения характерен узкий затылок с небольшим его изгибом и широкое лицо в верх-
нем его этаже. В курганном могильнике «Гос. № 258» похоронено долихокранное население с протя-
женной черепной коробкой, среднеширокой и среднеизогнутой затылочной костью и очень большой 
верхней шириной лица. Орбиты у данного населения среднеширокие и невысокие, нос средневысокий 
и узкий. 

При сравнении обсуждаемых групп с помощью t-критерия Стьюдента были выявлены отличия 
только по трем признакам: черепной указатель, мыщелковая ширина и высота симфиза нижней челю-
сти. Отсутствие статистически достоверных различий между этими выборками свидетельствует в поль-
зу того, что оба памятника оставило одно и то же население, а причину зафиксированным различиям 
в погребальном обряде необходимо искать в особенностях верований, распространенных у черкесского 
населения в этот период.

При межгрупповом анализе население из курганного могильника «Гос. № 258» оказалось схоже 
со всеми выборками, относящимися к памятникам, оставленным средневековыми черкесами XIII–
XV  вв. Серия из могильника «Гостагаевская-1» по первой канонической переменной оказалось схоже 
с более ранними группами, относящимися к аланской археологической общности, и только по второму 
вектору схоже с черкесскими группами. Важно отметить, что все привлеченные к анализу серии пока-
зали довольно высокое морфологическое сходство между собой, о чем свидетельствует низкий процент 
объяснимой изменчивости. Ранее М.М. Герасимовой было замечено наличие близких связей, между 
группами, ассоциируемыми с аланским и адыгским этносами, несмотря на то, что материалы, привле-
ченные для сравнительного анализа, порой разделены несколькими веками и территориально сильно 
разрознены [7, с. 57; 27]. Мозаичность и плохая изученность антропологических коллекций, происхо-
дящих с территории Юга России, все еще не позволяют нам с уверенностью говорить о связях средневе-
кового населения Кавказа и Предкавказья. В связи этим все сделанные выводы требуют дополнитель-
ной верификации с применением других методик, выработанных физической антропологией, в том 
числе остеометрической и краниофенетической. Исследование будет продолжено и после пополнения 
антропологических данных с синхронных памятников, полученные результаты будут пересмотрены.

Финансирование. Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда No 23-
18-00869, https://rscf.ru/project/23-18-00869/.

Acknowledgement. The study was conducted with the financial support of the Russian Science 
Foundation, project No. 23-18-00869, https://rscf.ru/project/23-18-00869/.



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

531

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Голубев Л.Э. Адыги в XIII–XV веках. Социально-эко-
номическое и политические развитие / Отв. ред. А.Ю.  Чирг. 
Краснодар: ИП Вольная Н.Н., 2017. – 192 с.

2. Дружинина И.А. Погребальные памятники Севе-
ро-Восточного Причерноморья и Северного Кавказа XIII–
XVIII  вв. как источник по истории адыгских народов: дис. 
... канд. ист. наук: 07.00.06. М., 2018. – 621 с. Режим до-
ступа: https://web.archive.org/web/20240617191916/http://
archaeolog.ru/media/dissovet/Druzhinina_diss.pdf. Дата об-
ращения: 17.06.2023.

3. Алексеев В.П. Антропологический тип адыгов в эпоху 
позднего средневековья // Сборник материалов по археоло-
гии Адыгеи. Майкоп, 1961. T. II. C. 208–220.

4. Алексеев В.П. Происхождение народов Кавказа. М.: На-
ука, 1974. – 318 с.

5. Дружинина И.А., Пежемский Д.В. Кабардинский кур-
ганный могильник Каррас (по материалам раскопок Д.Я. Са-
моквасова в Пятигорье в 1881 г.) // Труды IV (XX) Всероссий-
ского археологического съезда в Казани. Т. 3. М.-Казань, 2014. 
С. 34–37.

6. Дружинина И.А. Население низовий Кубани XIII–
XIV   вв. по археологическим и антропологическим ма-
териалам: продолжение дискуссии // Проблемы исто-
рии, филологии, культур. 2020. №3(69). С. 206–226. DOI: 
10.18503/1992-0431-2020-3-69-206–226

7. Герасимова М.М. К вопросу о происхождении балкар-
цев и карачаевцев // Вестник антропологии. 2013. № 3(25). 
С.  52–71.

8. Герасимова М.М., Тихонов А.Г. Новые краниологиче-
ские данные к проблеме происхождения адыгов // Горизон-
ты антропологии: Труды Междунар. науч. конф. памяти акад. 
В.П. Алексеева. М., 2003. C. 286–290.

9. Герасимова М.М., Фризен С.Ю., Васильев С.В. Кранио-
логические материалы из средневековых могильников Крас-
нодарского края // Вестник археологии, антропологии и этно-
графии. 2018. № 4 (43). С. 108–119.

10. Схатум Р.Б. К вопросу о хронологии средневекового 
могильника «Казазово-1» // Вторые «Анфимовские чтения» 
по археологии Западного Кавказа. Проблемы хронологии ар-
хеологических памятников эпохи древности и средневековья: 
материалы международной археологической конференции. 
Краснодар. 2013. С. 90–95.

11. Носкова Л.М. Средневековый могильник в посел-
ке Кабардинка близ Геленджика (по материалам раскопок 
1990   года) // Материальная культура Востока. М., 2010. 
Вып.  5. С. 167–200.

12. Батиева Е.Ф. Антропологические материалы из мо-
гильника XIII–XIV вв. средневекового населения «Жукова» // 
Вестник антропологии. 2011. Вып. 19. С. 161–168.

13. Батиева Е.Ф., Кашибадзе В.Ф. К антропологии сред-
невекового населения Северо-Западного Кавказа (по ма-
териалам могильника Аушедз) // В поисках неслучайной 
изменчивости: Сборник статей в честь 90-летия Генриэтты 
Леонидовны Хить. СПб.: Нестор-История, 2020. С. 96–114.

14. Верещагин В.В., Голубев Л.Э. Всадники шегаков // Во-
просы археологии Адыгеи: Сборник научных трудов. Майкоп: 
Изд-во Магарин О.Г., 2020. С. 166–191.

15. Дебец Г.Ф. К унификации краниологических исследо-
ваний // Антропологический журнал. 1935. № 1. С. 118–124.

16. Алексеев В.П., Дебец, Г.Ф. Краниометрия. Методика ан-
тропологических исследований. М.: Наука. 1964. – 127 с.

17. Балабанова М.А. Методика палеоантропологических 
исследований: Учебно-методическое пособие. Волгоград: 
Изд-во Волгоградского гос. у-та, 1998. – 84 с.

18. Martin R. Lehrbuch der Anthropologie in systematischer 
Darstellung. Bd. 2. Jena, 1928.

REFERENCES

1. Golubev LE. Adyghe in the 13th–15th centuries. Socio-eco-
nomic and political development. Ed. A.Yu. Chirg. Krasnodar: IP 
Volnaya N.N., 2017. (In Russ)

2. Druzhinina IA. Funeral monuments of the northeastern 
Black Sea region and the North Caucasus of the 13th–18th cen-
turies as a source on the history of the Adyghe peoples (disser-
tation). Moscow, 2018. Available at: https://web.archive.org/
web/20240617191916/http://archaeolog.ru/media/dissovet/Dru-
zhinina_diss.pdf (date of access: 17.06.2023). (In Russ)

3. Alekseev VP. Anthropological type of the Adyghe in the late 
Middle Ages. Collection of materials on the archeology of Adygea. 
Maykop, 1961; 2: 208-220. (In Russ)

4. Alekseev VP. The origin of the peoples of the Caucasus. Mos-
cow: Nauka, 1974. (In Russ)

5. Druzhinina IA., Pezhemsky DV. The Kabardian burial 
mound Karras (based on excavations by D.Ya. Samokvasov in Pyat-
igory in 1881). Proceedings of the IV (XX) All-Russian archaeolog-
ical congress in Kazan. Moscow-Kazan, 2014; 3: 34-37. (In Russ)

6. Druzhinina IA. Population of the lower reaches of the Kuban 
in the 13th–14th centuries. Based on Archaeological and Anthro-
pological Materials: Continuation of the Discussion. Problems 
of History, Philology, and Culture. 2020; 3(69): 206-226. DOI: 
10.18503/1992-0431-2020-3-69-206–226. (In Russ)

7. Gerasimova MM. On the Origin of the Balkars and Kara-
chays. Bulletin of Anthropology. 2013; 3(25): 52-71. (In Russ)

8. Gerasimova MM., Tikhonov AG. New Craniological Data on 
the Origin of the Adyghe. Horizons of Anthropology: Proceedings 
of the International Scientific Conference in Memory of Academi-
cian V.P. Alekseev. Moscow, 2003: 286-290. (In Russ)

9. Gerasimova MM., Frizen SYu., Vasiliev SV. Craniological 
materials from medieval burial grounds of Krasnodar Krai. Bulle-
tin of Archaeology, Anthropology and Ethnography. 2018; 4(43): 
108-119. (In Russ)

10. Shatum RB. On the chronology of the medieval burial ground  
“Kazazovo-1.” The II Anfimov Readings on the archaeology of the 
Western Caucasus. Problems of the chronology of archaeological 
sites of the ancient and medieval eras: Proceedings of the inter-
national archaeological conference. Krasnodar, 2013: 90-95. (In 
Russ)

11. Noskova LM. Medieval burial ground in the village of Kab-
ardinka near Gelendzhik (based on the excavations of 1990). Ma-
terial Culture of the East. Moscow, 2010; 5: 167-200. (In Russ)

12. Batieva EF. Anthropological materials from the 13th–14th 
century burial ground of the medieval population “Zhukova.” Vest-
nik Anthropologii. 2011; 19: 161-168. (In Russ)

13. Batieva EF., Kashibadze VF. Toward an anthropology of the 
medieval population of the Northwestern Caucasus (based on the 
materials of the Aushedz burial ground). In search of non-random 
variability: A collection of articles in honor of the 90th anniversa-
ry of Henrietta Leonidovna Khit. St. Petersburg: Nestor-Istoriya, 
2020: 96-114. (In Russ)

14. Vereshchagin VV., Golubev LE. Shegak horsemen. Voprosy 
arkheologii Adygea: A collection of scientific papers. Maykop: 
Magarin O.G. Publ., 2020: 166-191. (In Russ)

15. Debets GF. Toward the Unification of Craniological Re-
search. Anthropological Journal. 1935; 1: 118-124. (In Russ)

16. Alekseev VP., Debets G.F. Craniometry. Methods of An-
thropological Research. Moscow: Nauka, 1964. (In Russ)

17. Balabanova MA. Methods of Paleoanthropological Re-
search: A Textbook. Volgograd: Volgograd State University, 1998. 
(In Russ)

18. Martin R. Lehrbuch der Anthropologie in systematischer 
Darstellung. Jena, 1928.

19. Pezhemsky DV., Kharlamova NV. Methodological seminar 
on the connection of craniometric programs. Herald of Anthropol-
ogy. 2003; 24: 169-172.



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

532

19. Пежемский Д.В., Харламова Н.В. Методический 
семинар по коннексии краниометрических программ // 
Вестник антропологии, 2003. Т. 24. С. 169–172.

20. Широбоков И.Г. Насколько серьезное влияние 
оказывают межисследовательские расхождения на результаты 
краниологических исследований? (некоторые итоги семинара 
по коннексии краниометрических признаков в МАЭ РАН) // 
Вестник Московского университета. Серия 23: Антропология, 
2016. №3. С. 36–48.

21. Гончаров И.А., Гончарова Н.Н. Программа MultiCan 
для анализа многомерных массивов данных с использованием 
статистик выборок и параметров генеральной совокупности 
(MultiCan). Свидетельство о регистрации прав на ПО 
№2016610803, М., 2016.

22. Шведчикова Т.Ю., Харламова Н.В., Рассказова А.В., 
Чагаров О.С. Средневековое население Северо-Восточного 
Причерноморья (по материалам раскопок христианского 
храма у с. Веселое IX–XI вв.) // Вестник антропологии. 2016. 
№2 (34). С. 94–116.

23. Тихонов А.Г. Новые данные к антропологии 
населения кобанской культуры (по материалам могильника 
Уллубаганалы) // Вестник антропологии. 1996. №1. С. 74–97.

24. Бунак В.В. Антропологический состав населения 
Кавказа // Вестник Гос. музея Грузии. Тбилиси, 1946. Т. ХIII-А. 
94  c.

25. Бунак В.В. Черепа из склепов горного Кавказа в 
сравнительно-антропологическом освещении // Сборник 
Музея антропологии и этнографии. 1953. Т. X (V). С. 306–419.

26. Герасимова М.М. Краниологические материалы из 
меотских могильников Прикубанья // Советская этнография. 
1976. № 5. C. 107–113.

27. Герасимова М.М. О генеалогических взаимоотношениях 
кавкасионской и понтийской рас (на краниологическом 
материале) // Единство и многообразие человеческого рода. 
Ч. 2. М.: ИЭА РАН, 1997. С. 606–654.

Поступила в редакцию 27.06.2024 г. 
Принята в печать  23.03.2025 г. 
Опубликована 15.09.2025 г.

20. Shirobokov IG. How serious is the impact of interstudy dis-
crepancies on the results of craniological studies? (Some results of 
the seminar on the connection of craniometric features at the MAE 
RAS). Bulletin of Moscow University. Series 23: Anthropology. 
2016; 3: 36-48. (In Russ)

21. Goncharov IA., Goncharova NN. MultiCan program for the 
analysis of multidimensional data arrays using sample statistics 
and population parameters (MultiCan). Certificate of registration 
of rights to software No. 2016610803. Moscow, 2016. (In Russ)

22. Shvedchikova TYu., Kharlamova NV., Rasskazova AV., 
Chagarov O.S. Medieval population of the northeastern Black Sea 
region (based on excavations of a Christian church near the village 
of Veseloe in the 9th–11th centuries). Bulletin of Anthropology. 
2016; 34(2): 94-116. (In Russ)

23. Tikhonov AG. New data on the anthropology of the popu-
lation of the Koban culture (based on materials from the Ulluba-
ganaly burial ground). Bulletin of Anthropology. 1996; 1: 74-97.

24. Bunak VV. Anthropological composition of the population 
of the Caucasus. Bulletin of the State Museum of Georgia. Tbilisi, 
1946; XIII-A. (In Russ)

25. Bunak VV. Skulls from the Crypts of the Mountainous Cau-
casus in Comparative Anthropological View. Collection of the Mu-
seum of Anthropology and Ethnography. 1953; 10(5): 306-419. 
(In Russ)

26. Gerasimova MM. Craniological Materials from the Meotian 
Burial Grounds of the Kuban Region. Sovetskaya Etnografiya. 
1976; 5: 107-113. (In Russ)

27. Gerasimova MM. On the Genealogical Relationships of 
the Caucasian and Pontic Races (Based on Craniological Materi-
al). Unity and Diversity of the Human Race. Part 2. Moscow: IEA 
RAS, 1997: 606-654. (In Russ)

Received 27.06.2024
Accepted  23.03.2025
Published 15.09.2025



533

Исследовательская статья

Для цитирования:  // История, археология и этнография Кавказа. 2025. Т. 21. No  3. С. 228-
245. doi.org/10.32653/CH202228-245

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213533-541

ИСТОРИЯ, АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОГРАФИЯ КАВКАЗА. Т. 21. № 3. 2025. С. 533-541

© Маммаев М.М., 2025
© Дагестанский федеральный исследовательский центр РАН, 2025

Для цитирования:  Маммаев М.М. Декоративно отделанные надмогильные стелы XV в. 
из  с.  Кубачи с именами Аллаха, посланника Мухаммада и халифа Али ибн Аби Талиба // 
История, археология и этнография Кавказа. 2025. Т. 21. No  3. С. 533-541. doi.org/10.32653/
CH213533-541

Маммаев Мисрихан Маммаевич
д. иск., главный научный сотрудник
Институт истории, археологии и этнографии
Дагестанский федеральный исследовательский центр РАН, Махачкала, Россия
misrichan37@mail.ru

ДЕКОРАТИВНО ОТДЕЛАННЫЕ НАДМОГИЛЬНЫЕ СТЕЛЫ 
XV В. ИЗ С. КУБАЧИ С ИМЕНАМИ АЛЛАХА, ПОСЛАННИКА 

МУХАММАДА И ХАЛИФА АЛИ ИБН АБИ ТАЛИБА

Аннотация. В статье на основе художественно-стилистического и исторического анализа рассматриваются 
две мусульманские надмогильные стелы XV в. из с. Кубачи, художественно отделанные рельефными позднеку-
фическими арабскими надписями и растительным орнаментом. Декоративно выполненные надписи стел несут 
имена Аллаха, Его посланника и пророка Мухаммада и четвертого праведного халифа Али ибн Аби Талиба. На 
одну из стел (№ 1) нанесена дата ее изготовления 837 г. хиджры / 1433-34 гг. современного летосчисления. Другая 
стела (№ 2) не содержит дату, но по палеографическим особенностям арабской декоративной надписи и стилю 
растительного орнамента датируется серединой XV в. На стеле № 1 надписи помещены в круглых рельефных ме-
дальонах, которые расположены в ее центральном поле по вертикальной оси. На стеле № 2 надписи размещены 
в левой оконечности рельефной декоративной арабской надписи в орнаментально-эпиграфической полосе, обво-
дящей в виде полукруглой арки поле стелы. Надпись представляет собой формулу единобожия (шахада): «Нет бо-
жества кроме Аллаха, Мухаммад – посланник Аллаха». Декоративные надписи на обеих стелах вырезаны на фоне 
и в переплетении с рельефным растительным орнаментом, представляющим непрерывный волнистый стебель 
с  отходящими по обе стороны ответвлениями-побегами с трилистниками, полутрилистниками, полупальметта-
ми, листочками. Декоративная отделка стел выразительная, имеет различия и выполнена двумя разными масте-
рами-камнерезами, являвшимися, очевидно, одновременно и эпиграфистами, и орнаменталистами. Упоминание 
имени праведного халифа Али, возможно, связано с распространением в Кубачи шиизма.

Ключевые слова: Кавказ; Кубачи; мусульманские надмогильные стелы; декор; орнамент; арабская эпиграфи-
ка; шиизм



534

Research paper

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213533-541

HISTORY, ARСHAEOLOGY  AND ETHNOGRAPHY OF THE CAUCASUS. V. 21. № 3. 2025. P. 533-541

For citation: Mammaev M.M. Fifteenth-Century Decorated Tombstones from Kubachi Bearing 
the Names of Allah, the Prophet Muhammad and Caliph Ali Ibn Abi Talib. History, Archeology and 
Ethnography of the Caucasus. 2025. Vol. 21. N. 3. P. 533-541. doi.org/10.32653/CH213533-541

© Mammaev M.M., 2025
© Daghestan Federal Research Centre of RAS, 2025

Misrikhan M. Mammaev
Dr, Sci., Chief Researcher
Institute of History, Archeology and Ethnography
Dagestan Federal Research Center of RAS, Makhachkala, Russia
mmisrihan@mail.ru

FIFTEENTH-CENTURY DECORATED TOMBSTONES 
FROM KUBACHI BEARING THE NAMES OF ALLAH, 

THE PROPHET MUHAMMAD AND CALIPH ALI IBN ABI TALIB

Abstract. This article presents an artistic, stylistic, and historical analysis of two 15-th century Muslim tombstones 
from Kubachi, each adorned with embossed late-Kufic Arabic inscriptions and floral ornamentation. The inscriptions on 
both tombstones feature the names of Allah, His Prophet Muhammad, and the fourth righteous caliph, Ali ibn Abi Talib. 
One tombstone (No. 1) bears a date of manufacture, corresponding to 837 Hijra (1433–34 CE). The other (No. 2) lacks 
a specific date but, based on paleographic characteristics of the Arabic decorative inscription and the style of the floral 
ornamentation, is attributed to the mid-15th century. On Tombstone No. 1, the inscriptions are arranged within circular 
embossed medallions positioned along the vertical axis of the central field. On Tombstone No. 2, the inscriptions are located 
at the left end of an embossed decorative Arabic inscription within an ornamental-epigraphic band that encircles the 
tombstone’s field in a semicircular arch. The inscription represents the Shahada, the Islamic declaration of monotheism: 
“There is no deity but Allah, and Muhammad is the Messenger of Allah.” The decorative inscriptions on both tombstones 
are carved against a background interwoven with relief floral motifs, characterized by a continuous wavy stem adorned 
with trifoliate leaves, semi-trifoliates, semi-palmettes, and other foliage. The ornamental designs of the tombstones are 
distinctive and expressive, suggesting they were crafted by two different artisans, likely skilled as both epigraphists and 
ornamentalists. The inclusion of the name of the righteous caliph Ali may indicate the influence of Shiism in Kubachi 
during this period.

Keywords: Caucasus; Kubachi; Muslim tombstones; décor; ornament; Arabic epigraphy; Shiism



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

535

Среди большого количества декоративно отделанных позднекуфическими арабскими надписями 
и  растительным орнаментом надмогильных стел XIV–XV вв., находящихся на кладбищах селения Ку-
бачи и изученных нами в последние годы, представлены стелы, на которых рельефно высечены имена 
Аллаха, Его посланника и пророка Мухаммада. На двух выявленных стелах эти надписи дополнены 
упоминанием имени четвертого праведного халифа Али. Надписи с этими именами включены в состав 
декоративного оформления стел и представляют несомненный интерес не только в художественном 
аспекте, но и в религиозном. Этим двум стелам и посвящена настоящая публикация, в которой пред-
ставлены их художественно-стилистическая характеристика и историческая интерпретация с привле-
чением иных исторических свидетельств. Представляемые надмогильные памятники, как и другие 
стелы Кубачи и его окрестностей XIV–XV вв., представляют художественных и исторический интерес, 
будучи уникальными по своему декору, художественной ценности в кругу известных мусульманских 
надмогильных памятников Кавказа и всего мусульманского Востока.

Стела № 1 (рис. 1) расположена близко к концу верхнего участка юго-западной части кладбища 
«Бидахъ хуппе» (в пер. с кубач. – «Кладбище на той стороне»), которое находится в 1,5–2 км к юго-за-
паду от с. Кубачи, на обращенном к селению северном склоне горы Цицила. Стела, имеющая трапеци-
евидную форму, была обломана в основании и лежала на поверхности земли лицевой стороной вверх. 
Нижняя часть ее была покрыта, а верхняя часть заросла лишайником. После расчистки стелы, покры-
той в  нижней части тонким слоем земли, а в верхней – лишайником, с ее лицевой стороны был сде-
лан эстампажный отпечаток, который затем был прорисован и сфотографирован. Стела имеет высоту 
106  см, ширину вверху 80 см, ширину внизу 69 см, толщину 7 см.

Хорошо выровненная и заглаженная лицевая сторона стелы украшена художественно оформлен-
ными арабскими надписями и растительным орнаментом. По бокам и вверху поле стелы огибает узор-
но-эпиграфическая полоса, имеющая вид арки с полукруглым верхом. В полосу заключена декора-
тивная арабская надпись в стиле цветущего куфи – трижды повторяющаяся известная формула: «Нет 
божества, кроме Него. Нет божества, кроме Него. Нет божества, кроме Него»1. Надпись имеет декора-
тивно проработанные буквы, верхние концы которых вырезаны в виде сложной формы полупальмет-
тами, с тонкой врезной орнаментацией внутри их. Нижние концы отдельных букв также имеют деко-
ративное оформление. По стволам некоторых крупных букв сделаны продольные желобки.

Верхняя, закругленная часть узорно-эпиграфической полосы отделяется от её нижней части гори-
зонтальными ленточными полосками. Правая сторона стелы имеет небольшой дефект – небольшой 
фрагмент надписи в нижней части отслоился. 

Декоративная арабская надпись вырезана на фоне и в переплетении с растительным орнаментом, 
который представляет непрерывный волнистый стебель-вьюнок, от которого отходят спирально за-
крученные ответвления-побеги, завершающиеся трилистниками или пальметтами. Стебель и его от-
ветвления дополнены листочками, полутрилистниками, пальметтами, полупальметтами, завитками 
различных форм и размеров, которые орнаментально насыщают декоративное оформление стелы. 
Наиболее крупные из них дополнительно проработаны тонкой узорной резьбой. Волнистый стебель 
и его ответвления имеют тонкие продольные желобки, придающие более тонкий, изящный характер 
всему орнаментальному декору.

В правом и левом нижних концах-основаниях узорно-эпиграфической полосы находятся четыреху-
гольники, также отделанные своеобразным рельефным растительным орнаментом.

В верхних боковых, заглубленных углах стелы находятся врезные арабские надписи. В правом углу 
надпись не поддается удовлетворительному чтению. Надпись в левом верхнем углу является продол-
жением надписи в правом углу. В переводе А.Р. Шихсаидова (с уточнением М.-Р.А. Гасанова) она гла-
сит: «Дата – семьсот восемьдесят три от хиджры пророка. Да благословит его Аллах и приветствует. 
Да осветит Своим светом его могилу до Судного дня (кийама)». 783 год хиджры соответствует 1381 г. 
современного летосчисления.

Указанная уверенно читаемая специалистами дата вызывает у нас сомнения, так как представлен-
ная на памятнике резьба отличается развитым стилем по сравнению с резьбой стел конца XIV в. и ха-
рактерна для стел следующего столетия. Не исключено, что мастер-резчик перепутал сотни и десятки 
и, возможно, стела датируется 837 г. хиджры, т.е. 1433–34 гг.

1.  Здесь и далее переводы надписей выполнены востоковедом-арабистом, проф. А.Р. Шихсаидовым (1928–2019).



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

536

Центральное поле стелы занимает композиция из вертикально расположенных по центральной оси 
четырех крупных медальонов, соединенных между собой.

Верхнюю часть центрального поля занимает круглый рельефный медальон, обрамленный снизу 
и  по бокам растительным орнаментом. Поле медальона занимает симметрично расположенная ре-
льефная арабская надпись «Аллах» с элементами цветущего куфи – буквы, на стволы которых на-
несены продольные желобки, снабжены декоративными полутрилистниками и полупальметтами. 
В   середине надписи помещена вытянутая вверх многочастная пальметта, завершающаяся вверху 
трилистником с лепестками, закругленными на концах. Близкое по художественно-стилистическому 
исполнению воспроизведение имени «Аллах» представлено, в частности, на строительной надписи 
678  г. х. / 1279–1280 г. в кладке мечети сел. Рича (Южный Дагестан), в которой имя Всевышнего также 
помещено в  круглый медальон с центральным «древом жизни» [1, с. 112–113, рис. 9; 2, с. 46–47, рис. 17; 
3, с. 85, 277, табл. XIII, 81a], и на стеле XI–XII вв. мусульманского культового объекта в Дербенте внутри 
символического изображения мечети [4, c. 185, 190, рис. 3; 5, с. 811–812, рис. 7].

Под описанным медальоном расположен незамкнутый в нижней части второй (средний) круглый 
медальон, покрытый рельефным растительным орнаментом. В центре его находится маленький кру-
глый медальон с рельефной арабской надписью: «Мухаммад». Своим заостренным верхом средний 
медальон соединяется с верхним медальоном.

От нижних боковых концов среднего медальона в обе стороны отходят короткие и широкие гори-
зонтальные полоски, доходящие до краев узорно-эпиграфической полосы. Они покрыты мелким рас-
тительным орнаментом – вьюнком, на переплетающиеся между собой стебли которого нанесены про-
дольные желобки. Два верхних медальона также окаймлены по бокам центрального поля крупными 
рельефными полутрилистниками, заполненными вьющимся растительным орнаментом, выполнен-
ным в низком рельефе.

Ниже располагаются двойной ленточный медальон с несомкнутыми нижними концами, образо-
ванный двумя параллельно следующими лентами. В его центре находится маленький круглый с за-
остренным верхом медальон. В него заключена рельефная арабская надпись: «О, Али!». От нижних 
концов несомкнутых медальонов отходят в стороны горизонтальные полоски, примыкающие к краям 
узорно-эпиграфической полосы. На ленты медальонов и на отходящие от них горизонтальные полоски 
нанесены продольные желобки. По бокам этот медальон также, как и два вышерасположенных меда-
льона, обрамлен подобными большими полутрилистниками, внутренне пространство которых запол-
нено растительным орнаментом. В обоих случаях полутрилистники примыкают к внутренним краям 
узорно-эпиграфической полосы.

В самой нижней части центрального поля помещен четвертый рельефный фигурный медальон 
с  заключенной в него крупной пальметтой с фигурной выемкой в центре.

Особенностью декоративной отделки данной стелы является то, что арабские надписи и раститель-
ный орнамент густо покрывают её переднюю сторону. Довольно сложные орнаментальные и эпигра-
фические композиции гармонируют между собой. Свободное от рельефного орнамента центральное 
поле заполнено точечным фоном, что придет большую выразительность всей композиции. Несомнен-
но, художественные достоинства резьбы свидетельствуют о ее исполнении профессиональным резчи-
ком по камню.

Описанная стела представляет научную и художественную значимость не только как образец му-
сульманского декоративно-прикладного искусства, резьбы по камню, каллиграфии и эпиграфики, 
но  и как объект, содержащий дату изготовления. Это один из немногих надмогильных памятников, 
содержащий дату его изготовления и выступающий, таким образом, хронологическим индикатором, 
что увеличивает его ценность для разработки проблем генезиса и развития камнерезного искусства 
Кубачи и всего Дагестана.

Стела № 2 (рис. 2) находится на юго-восточном участке того же кладбища «Бидахъ хуппе». Она 
также обломана у основания и лежала на поверхности земли декорированной лицевой стороной вниз. 
Сохранность памятника хорошая, исключение – трещина в левом нижнем конце. Стела имеет трапеци-
евидную форму. Ее высота 105 см, ширина вверху 80 см, ширина внизу 63 см, толщина 7 см.

На хорошо выровненную и заглаженную лицевую сторону стелы нанесен выразительный расти-
тельный орнамент, сопровождаемый арабскими надписями. Стела в целом имеет то же композици-
онное построение, что вышеописанная стела. По бокам и вверху ее огибает широкая орнаментально-



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

537

эпиграфическая полоса с полукруглым верхом. Рельефная декоративно-религиозная арабская надпись 
гласит: «Нет божества, кроме Аллаха, Мухаммад – посланник Аллаха. Воистину. О, Мухаммад! О, 
Али!». Буквы надписи имеют декоративное оформление – верхние концы их завершаются полупаль-
меттами или двойными завитками. Верхние и нижние завершения отдельных буквы декорированы 
в  виде пальметт или трилистников. концы

Надпись сделана на фоне рельефного растительного орнамента в одной с ней плоскости. Волни-
стый стебель, вьющийся слева направо, заполняет все пространство орнаментально-эпиграфической 
полосы. От стебля отходят ответвления-побеги с завершениями в виде трилистников или пальметт, по-
верхность которых дополнительно проработана тонкой узорной резьбой. На стебель и его ответвления 
нанесены тонкие продольные желобки, которые придают орнаменту бóльшую художественную выра-
зительность. Стебель и ответвления дополнены завитками, листочками, полутрилистниками, плоская 
поверхность которых также покрыта мелким врезным растительным орнаментом, заполняющим сво-
бодное пространство.

Верхние боковые углы стелы в подтреугольных полях, свободных от орнаментально-эпиграфиче-
ской полосы, занимают попарно расположенные полупальметты и полутрилистники, дополнительно 
декорированные внутри мелким врезным растительным орнаментом из полупальметт, трилистников, 
полутрилистников и листков.

В верхней части центрального поля помещен круглый рельефный медальон, декоративно окайм-
ленный по периметру завитками, полупальметтами и вверху – венчающим трилистником. В поле ме-
дальона помещена рельефно выполненная эпитафия на арабском языке: «Обладатель этой могилы 
Ма. р. н. (?), сын А. ч. (?) – кади. Милость Аллаха над ним ...».

От основания медальона вниз отходит короткая полоска с обвязкой посередине. Ниже полоска разд-
ваивается и переходит в крупные полупальметты, которые занимают нижнюю половину центрального 
поля и внутри декорированы растительным орнаментом. Фон между верхними частями полупальметт 
имеет очертания трилистника с заостренным верхним лепестком и закругленными боковыми.

В основании центрального поля расположена неорнаментированная треугольная фигура, на вер-
шине которой расположен небольшой рельефный трилистник с растительным орнаментом внутри. 
От  трилистника поднимается вверх узкая полоска с продольным желобком и обвязкой, которая завер-
шается меньшего размера трилистником, отделанным узорной резьбой.

Свободное по бокам пространство между круглым рельефным медальоном в верхней части цен-
трального поля и расположенными ниже двумя полупальметтами занимают симметрично распо-
ложенные друг против друга ещё две крупные одинаковые крупные полупальметты, примыкающие 
к   орнаментально-эпиграфической полосе. Внутреннее пространство этих полупальметт заполнено 
идентичным растительным орнаментом, выполненным в низком рельефе (вьющийся стебель с побега-
ми с трилистниками, полутрилистниками, листками). Фон центрального поля, свободный от орнамен-
тального оформления, как и на предыдущей стеле, заполнен фактурными точками.

Палеография арабских надписей и особенности стиля растительного орнамента позволяют датиро-
вать данный надмогильный памятник серединой XV в.

Описанная стела имеет довольно высокий декоративно-художественный уровень, умело и мастер-
ски сочетая в единой и выразительной композиции рельефную позднекуфическую арабскую надпись 
и насыщенный растительный орнамент. Художественные качества отделки стелы усилены орнамен-
тальной отделкой арабских букв надписи узорно-эпиграфической полосы. Декор центрального поля 
стелы, выполненный с учетом его закругленного верха поля, вполне гармонирует с остальным декором 
стелы.

В целом обе стелы представляют единое, но различающееся в деталях, композиционное построе-
ние, характерное для надмогильных плит Кубачи XV века.

Упоминание в надписях на надмогильных стелах имен Аллаха и Его посланника Мухаммада – рас-
пространенное явление в репертуаре мусульманской погребальной эпиграфики средневекового Да-
гестана. Это и понятно. Смерть человека, как и его жизнь, в мусульманской теологии самым тесным 
образом связаны с именем и деяниями Аллаха. Это нашло отражение в целом ряде аятов священно-
го Корана (6:60; 6:61; 16:61; 32:11; 39:42 и др.) и хадисов пророка Мухаммада. К примеру, сура «ал-
Ан‘ам» («Скот»), аят 61 гласит: «Он – Одолевающий и находится над Своими рабами. Он посылает 
к  вам хранителей. Когда же к кому-нибудь из вас приходит смерть, Наши посланцы умерщвляют его, и 



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

538

они не  делают упущений» (Коран, 6:61). Сура «ас-Саджда» («Земной поклон»), аят 11 гласит: «Скажи 
[о,  Мухаммад]: “Ангел смерти, которому вы поручены, умертвит вас, а затем вы будете возвращены 
к  своему Господу”» [Коран, 32:11]. 

Значительно реже, как исключение, встречается погребальной эпиграфике имя праведного халифа 
Али – двоюродного брата, зятя и сподвижника пророка Мухаммеда, четвертого праведного халифа, 
почитаемого шиитами как первого имама и святого, праведника и воина, особыми узами близости 
связанного с Мухаммедом, трагически погибшего в результате заговора.

Имя халифа Али упоминается в надписях на рассмотренных надмогильных стелах после имени 
пророка Мухаммада. Присутствие в надписях имени халифа обусловлено, по всей видимости, тем, что 
часть жителей Кубачи в XV в. исповедовала ислам шиитского толка, который проник в Кубачи, веро-
ятно, в результате военно-миссионерской деятельности в Дагестане шейха Ходжа Джамшида Сефеви, 
происходившего из Ардебиля.

Его могила, почитаемая местными жителями, находится на кладбище нижнего квартала Кубачи. 
Она представляет собой своего рода мавзолей, называемый кубачинцами «Шехла хяб» (в пер. – «Мо-
гила шейха») и приписывается Изагала Ахмеду. В середине 1950-х гг. этот мавзолей, находившийся 
в   аварийном состоянии, обрушился. Но спустя несколько лет был восстановлен, но не в первона-
чальном виде. Его реставрировал, вероятно, местный строитель, тот самый Изагала Ахмед, которому 
и  приписывают мавзолей. Среди кубачинцев в прошлом принято было произвольно давать имя ма-
стера-строителя или реставратора квартальным мечетям, архитектурно оформленным родникам и т.д. 
Так, женскую мечеть в нижнем квартале Кубачи после ее реставрации стали называть «Чакан Х1яжила 
мишит» (в пер. – «Мечеть Чакан Гаджи»), который был, вероятно, мастером-строителем.

Принадлежность мавзолея шейху подтверждается надписью на стеле, поставленной на могиле Ход-
жа Джамшида. Она опубликована востоковедом-арабистом Т.М. Айтберовым [2, с. 19]. Левый ниж-
ний конец стелы обломался, возможно, при разрушении мавзолея в середине 1950-х гг. Как отмечает 
Т.М. Айтберов, текст эпитафии написан хорошим каллиграфом, обучавшимся, возможно, на мусуль-
манском Востоке: «Помилованный Аллахом раб Его, прошенный им мученик [за веру?] султан Ходжа 
Джамшид – сын султана Шейха Джунайда … Скончался этот мученик [за веру], называемый Ходжа 
Джамшид, в году …» [6, с. 20; 7, р. 283]. Остальная часть надписи, к сожалению, утрачена.

Ныне трудно достоверно объяснить, каким образом представитель ордена Сефевийе, шейх Ходжа 
Джамшид оказался в Кубачи. Вероятно, всего, что он принимал участие в насаждении шиизма сре-
ди кубачинцев. Известно, что в середине – второй пол. XV в. сефевидские шейхи Джунейд (в 1447–
1460  гг.) и Хайдар (в 1460–1488 гг.) активизировали свою военно-религиозную деятельность на Вос-
точном Кавказе. Шейх Хайдар, брат Ходжа Джамшида, совершал неоднократные походы (1483, 1487, 
1488 гг.) на  Северо-Восточный Кавказ. В 1488 г. он в третий раз организовал поход в сторону Табаса-
рана и Зирихгерана (Кубачи) с целью ведения войны с «неверными». В районе табасаранского селения 
Тинит его войско было разбито, а сам он был убит. После поражения войска Хайдара «из Кубачи были 
изгнаны приверженцы шиитов-сефевидов, а с. Кубачи, – как пишет Т.М. Айтберов, – перестал быть 
исламским центром шиитов имамитского толка» [6, с. 29]. Можно лишь полагать, что его брат Ходжа 
Джамшид, ведший религиозную пропаганду в Кубачи, также погиб во время этих событий.

Таким образом, очевидно, что именно с распространением шиизма в Кубачи связан тот факт, что 
в декоративной отделке описанных выше двух рассмотренных надмогильных памятников, на их цен-
тральных участках высечено имя четвертого праведного халифа Али – двоюродного брата и зятя про-
рока Мухаммада.

В заключении отмечу, что имя Али присутствует и в перечне имен четырех праведных халифов, 
высеченных на двух каменных рельефах – архитектурных деталях XV в. из с. Кубачи [8, с. 387, рис. 1; 9, 
с.  14–15, 19, рис. 2]. Как известно, одним из основных признаков принадлежности к суннизму считает-
ся признание законности всех первых четырех исламских халифов – Абу Бакра, Омара, Османа и Али, 
тогда как шииты признают таковым только халифа Али (подробнее см., напр.: [10]). Имена первых 
четырех праведных халифов, запечатленные на рельефах – архитектурных деталях XV в., вероятно, 
призваны были специально подчеркнуть принадлежность жителей этого селения к суннитскому толку 
ислама, когда шиизм был уже вытеснен из Кубачи.

 



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

539

Рис. 1. Сел. Кубачи, кладбище «Бидахъ хуппе».
Надмогильная стела 837 г. хиджры / 1433-34 гг. Фото и прорисовка

Fig. 1. Tombstone from the cemetery “Bidakh Huppe,” 
Kubachi village, dated 837 AH (1433–34 CE). Photograph and drawing



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

540

Рис. 2. Сел. Кубачи, кладбище «Бидахъ хуппе».
Надмогильная стела середины XV в. Прорисовка

Fig. 2. Tombstone from the cemetery “Bidakh Huppe,” 
Kubachi village, mid-15th century. Drawing



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

541

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Шихсаидов А.Р. Арабские строительные надписи Да-
гестана (XI–XVII вв.) // Ученые записки Института истории, 
языка и литературы Даг. филиала АН СССР. Т. XIII. Серия 
историческая. Махачкала, 1964.

2. Шихсаидов А.Р. Эпиграфические памятники Дагеста-
на X–XVII вв. как исторический источник. М.: Наука, 1984. – 
463  с.

3. Лавров Л.И. Эпиграфические памятники Северного 
Кавказа на арабском, персидском и турецком языках. Ч. 1. 
Надписи X–XVII вв. Тексты, переводы, комментарии, введе-
ние и приложения Л.И. Лаврова. М.: Наука, 1966. – 300 с.

4. Гаджиев М.С., Абиев А.К., Будайчиев А.Л, Абдуллаев 
А.М., Шаушев К.Б. Открытие и исследование мусульманского 
культового комплекса Х – нач. XIII в. в Дербенте (предвари-
тельное сообщение) // Вестник Института истории, археоло-
гии и этнографии. № 3. 2015. С. 183–195.

5. Гаджиев М.С., Шихсаидов А.Р., Аликберов А.К. Арабские 
эпиграфические памятники XI–XII вв. новооткрытого мусуль-
манского ритуально-обрядового комплекса в Дербенте // Ars 
Islamica: в честь Станислава Михайловича Прозорова. Сост. 
и   отв. ред. М.Б. Пиотровский, А.К. Аликберов. М.: Наука – 
Восточная литература, 2016. С. 796–818.

6. Айтберов Т.М. Иранская государственность в эпоху 
древности и средневековья. Учебное пособие по спецкур-
су. Махачкала: Дагестанский государственный университет, 
2007.

7. Aytberov T. The Newly Found Tomb-Stone of Sheikh Ḥaydar 
the Ṣafavid in Dagestan // Iran and the Caucasus. 13/2. 2009, pp. 
281–284.

8. Маммаев М.М. Об одном уникальном каменном релье-
фе XV в. из с. Кубачи // Археологическое наследие Кавказа: 
актуальные проблемы изучения и сохранения. XXXI Крупнов-
ские чтения / Материалы Международной научной конферен-
ции, посвященной 50-летию Крупновских чтений и 50-летию 
Дербентской археологической экспедиции. Махачкала, 20-
25   апреля 2020 г. Махачкала: Издательский дом Мавраевъ, 
2020. С. 386–388.

9. Маммаев М.М. О художественных связях средневеково 
Дагестана с Ближним Востоком по данным резных каменных 
архитектурных деталей XIV–XV вв., обнаруженных в с. Кубачи 
в 2021 г. // Османовские чтения. Сборник статей IV Междуна-
родной научной конференции «Османовские чтения» (г.  Ма-
хачкала 28–29 октября 2021 г.). Махачкала: Дагестанский го-
сударственный университет, 2021. С. 14–19.

10. Прозоров С.М. Ислам как идеологическая система. М.: 
Восточная литература, 2004. – 471 л.

Поступила в редакцию 15.07.2024 г. 
Принята в печать  27.02.2025 г. 
Опубликована 15.09.2025 г.

REFERENCES

1. Shikhsaidov AR. Arab construction inscriptions of Dagestan 
(XI–XVII centuries). Scientific notes of the Institute of History, 
Language and Literature Dagestan branch of the USSR Acade-
my of Sciences. Series: History. Vol. XIII. Makhachkala, 1964. (In 
Russ)

2. Shikhsaidov AR. Epigraphic monuments of Dagestan of the 
10th–17th centuries as a historical source. Moscow: Nauka, 1984. 
(In Russ)

3. Lavrov LI. The epigraphic monuments of the North Cauca-
sus in the Arabic, Persian and Turkish languages. Part 1. The in-
scriptions of the X–XVII centuries. Texts, translations, comments, 
introduction and application. Moscow: Nauka, 1966. (In Russ)

4. Gadzhiev MS., Abiev AK., Budaichiev AL., Abdullaev AM., 
Shaushev KB. The discovery and study of the Muslim religious 
complex of the 10th – early 13th century in Derbent (preliminary 
report). Bulletin of the Institute of History, Archeology and Eth-
nography. 2015; 3: 183-195. (In Russ)

5. Gadzhiev MS., Shikhsaidov AR., Alikberov AK. Arab epi-
graphic monuments of the 11th – 12th centuries. The newly dis-
covered Muslim ritual-river complex in Derbent. ARS Islamica: 
in honor of Stanislav Mikhailovich Prozorov. Comp. and ed. M.B. 
Piotrovsky, A.K. Alikberov. Moscow: Nauka – Vost. Lit., 2016: 
796-818. (In Russ)

6. Aitberov TM. Iranian statehood in the era of antiquity 
and the Middle Ages. Textbook on special course. Makhachkala: 
Dagestan State University, 2007.

7. Aitberov T. The newly discovered tombstone of Sheikh Ḥay-
dar the Ṣafavid in Dagestan. Iran and the Caucasus. 2009; 13(2): 
281-284.

8. Mammaev MM. About one unique stone relief of the 15th 
century from the village Kubachi. Archaeological heritage of the 
Caucasus: Actual problems of study and preservation. XXXI 
Krupnovsky Readings / Materials of the International Scientif-
ic Conference, dedicated to the 50th anniversary of Krupnovsky 
readings and the 50th anniversary of the Derbent Archaeologi-
cal Expedition. Makhachkala: Mavraev Publ, 2020: 386-388. (In 
Russ)

9. Mammaev MM. On the artistic connections of the Middle 
Dagestan with the Middle East according to carved stone architec-
tural details of the 14th – 15th centuries, discovered in the village 
Kubachi in 2021. Osman readings. Collection of articles IV of the 
Osman Readings International Scientific Conference (Makhach-
kala on October 28–29, 2021). Makhachkala: Dagestan State Uni-
versity, 2021: 14-19. (In Russ)

10. Prozorov SM. Islam as an ideological system. Moscow: 
Vost. Lit., 2004. (In Russ)

Received 15.07.2024
Accepted  27.02.2025
Published 15.09.2025



542

Research paper

For citation:  . History, Archeology and Ethnography of the Caucasus. 2025. Vol. 21. N. 3. P. 228-
245. doi.org/10.32653/CH202228-245

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213542-558

HISTORY, ARСHAEOLOGY  AND ETHNOGRAPHY OF THE CAUCASUS. V. 21. № 3. 2025. P. 542-558

For citation: A.G. Seyidov, A.M. Mammadova, L.M. Rustamova. Underwater archeology in 
Azerbaijan: current state and prospects. History, Archeology and Ethnography of the Caucasus. 2025. 
Vol. 21. N. 3. P. 542-558. doi.org/10.32653/CH213542-558

Abbas G. Seyidov
Dr. Sci., Professor, Head of Dep. of Caspian Archeology
Institute of Archaeology and Anthropology of ANAS, Baku, Azerbaijan
abbas.seyidov@gmail.com

Aygun M. Mammadova
Cand. Sci., Assoc. Prof., Senior Researher 
National Museum of History of Azerbaijan
aygun_kons@mail.ru

Leyla M. Rustamova
Cand. Sci., Assoc. Prof. 
Institute of Archaeology and Anthropology of ANAS, Baku, Azerbaijan
leyla.rustamova84@gmail.com

UNDERWATER ARCHEOLOGY IN AZERBAIJAN: 
CURRENT STATE AND PROSPECTS

Abstract. The article discusses archaeological research conducted within the Azerbaijani sector of the Caspian Sea 
over a period spanning nearly nine decades. Underwater archaeological investigations in the territory of Azerbaijan can 
be categorized into four chronological phases: 1) 1938-1940, 1946, and 1962; 2) 1968-1987; 3) 2008; and 4) 2022-2024. 
The primary archaeological investigations of the initial phase were undertaken in 1939 under the direction of Professor 
E.  Pakhomov, in collaboration with archaeologists I. Jafarzade and O. Ismizade. This research focused on the island of Bayil 
Qasri, also known as Sabail City, situated approximately 300-350 meters southwest of the Baku coastline, as well as on the 
adjacent seabed. During the second phase (1968-1987), Z. Yampolsky served as a consultant, and diving operations were 
executed by V. Kvachidze. These efforts led to the identification of over 4,000 material and cultural artifacts, along with 
the potential localization of submerged settlements. The third phase, conducted by archaeologist I. Aliyev in 2008 on the 
Absheron Peninsula, approximately 500 meters from a site known as Shahri-Gurgan, documented the underwater remains 
of a medieval settlement and its associated cemetery. The fourth phase commenced in 2022. Consequent to the decline in 
the water level of the Kura River during 2022-2023, archaeologist M. Mustafayev undertook the investigation of pitcher 
burials and domestic artifacts in the villages of Pirabba and Shorkand within the Neftchala region. Subsequently, in August-
September 2024, an expedition under the leadership of Professor A. Seyidov conducted archaeological reconnaissance 
in the deeper areas of the Caspian Sea, off the coast of Zira and Pirallahi on the Absheron Peninsula. This expedition 
resulted in the discovery of pottery dating from the 12th to the 14th centuries and the remnants of two shipwrecks from 
the 19th century. Photographs of Gashtasbi and Mahmudabad silver dirhams, housed within the Numismatics Fund of the 
National Museum of History of Azerbaijan, have been included in this article. The analysis of these discoveries facilitates 
the determination of coin denominations prevalent in Azerbaijan during the 14th and 15th centuries and aids in tracing the 
political and economic history of the period.

Keywords: underwater archeology; Caspian Sea; Gashtasbi; Mahmudabad; Kura; silver dirham

© A.G. Seyidov, A.M. Mammadova, L.M. Rustamova, 2025
© Daghestan Federal Research Centre of RAS, 2025



543

Исследовательская статья

Для цитирования:  // История, археология и этнография Кавказа. 2025. Т. 21. No  3. С. 228-
245. doi.org/10.32653/CH202228-245

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213542-558

ИСТОРИЯ, АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОГРАФИЯ КАВКАЗА. Т. 21. № 3. 2025. С. 542-558

Для цитирования: Сеидов А.Г., Мамедова А.М., Рустамова Л.М. Подводная археология 
в  Азербайджане: состояние и перспективы // История, археология и этнография Кавказа. 2025. 
Т. 21. No  3. С. 542-558. doi.org/10.32653/CH213542-558

Аббас Г. Сеидов
д.и.н., профессор, заведующий отделом Каспийской археологии
Институт археологии и антропологии НАНА, Баку, Азербайджан
abbas.seyidov@gmail.com

Айгюн М. Мамедова
к.и.н., доцент, старший научный сотрудник
Национальный музей истории Азербайджана, Баку, Азербайджан
aygun_kons@mail.ru

Лейла М. Рустамова
к.и.н., доцент
Институт археологии и антропологии НАНА, Баку, Азербайджан
leyla.rustamova84@gmail.com

ПОДВОДНАЯ АРХЕОЛОГИЯ В АЗЕРБАЙДЖАНЕ: 
СОСТОЯНИЕ И ПЕРСПЕКТИВЫ

Аннотация. В статье рассматриваются археологические исследования, проводившиеся в азербайджанском 
секторе Каспийского моря на протяжении почти девяти десятилетий. Подводные археологические исследования 
на территории Азербайджана можно разделить на четыре хронологических этапа: 1) 1938–1940, 1946 и 1962 гг.; 
2) 1968–1987 гг.; 3) 2008 гг.; и 4) 2022–2024 гг. Основные археологические исследования начального этапа были 
проведены в 1939 г. под руководством профессора Э. Пахомова в сотрудничестве с археологами И. Джафарзаде 
и О. Исмизаде. Исследования были сосредоточены на острове Баил-Гасри, также известном как город Сабаил, 
расположенном примерно в 300–350 м к юго-западу от побережья Баку, а также на прилегающем морском дне. 
На втором этапе (1968–1987 гг.) консультантом был З. Ямпольский, а водолазные работы проводил В. Квачидзе. 
В результате этих работ было выявлено более 4000 материальных и культурных артефактов, а также установлена ​​
возможная локализация затопленных поселений. Третий этап, проведенный археологом И. Алиевым в 2008 году 
на Апшеронском полуострове, примерно в 500 метрах от памятника, известного как Шахри-Гурган, позволил за-
документировать подводные остатки средневекового поселения и связанного с ним кладбища. Четвертый этап 
начался в 2022 году. В связи с падением уровня воды в реке Кура в 2022–2023 гг. археолог М. Мустафаев провел 
исследование кувшинных погребений и предметов быта в селах Пирабба и Шорканд Нефтчалинского района. 
Впоследствии, в августе–сентябре 2024 г., экспедиция под руководством профессора А. Сеидова провела археоло-
гическую разведку в более глубоких районах Каспийского моря, у побережья Зиря и Пираллахи на Апшеронском 
полуострове. В ходе этой экспедиции были обнаружены керамические изделия XII–XIV веков и остатки двух за-
тонувших кораблей XIX в. В статью включены фотографии серебряных дирхемов Гаштасби и Махмудабада, хра-
нящихся в Нумизматическом фонде Национального музея истории Азербайджана. Анализ этих находок способ-
ствует определению номиналов монет, распространённых в Азербайджане в XIV–XV вв., и помогает проследить 
политическую и экономическую историю этого периода.

Ключевые слова: подводная археология; Каспийское море; Гаштасби; Махмудабад; Кура; серебряный дирхем

© Сеидов А.Г., Мамедова А.М., Рустамова Л.М., 2025
© Дагестанский федеральный исследовательский центр РАН, 2025



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

544

Introduction

Owing to its geographical position, the territory of Azerbaijan has historically served as a bridge between 
Western Asia and the North Caucasus, as well as Central Asia and Asia Minor. This region has frequently been 
the site of conflicts among major powers and empires. Consequently, these wars have led to the destruction 
of settlements, the displacement of populations, and the devastation of agricultural lands. Two major rivers, 
the Kura and the Aras, traverse the territory of Azerbaijan, while its eastern border is defined by the Caspian 
Sea. Periodic flooding of these rivers, coupled with the transgression and regression of the Caspian Sea, has 
led to natural disasters that submerged numerous cities, villages, settlements, and necropolises. The research 
presented in this article deals with the underwater archaeological investigations. Nearly ninety years have 
passed since the beginning of underwater archaeological research within the territory of Azerbaijan. These 
investigations can be categorized into four chronological phases: 1) 1938-1940, 1946, and 1962; 2) 1968-1987; 
3) 2008; and 4) studies commencing from 2022-2024.

Main text

The Caspian Sea, the largest inland body of water situated between the South Caucasus and Central Asia, 
serves as a natural boundary between Europe and Asia. Its economic and strategic significance has long 
attracted the attention of historians, geographers, and travelers. Spanning approximately 1,200 km in length, 
with a maximum width of 554 km, the Caspian Sea boasts a coastline extending between 6,500 and 6,700 km, 
of which over 800 km falls within the Republic of Azerbaijan (Fig. 1).

In the Avesta, the Caspian Sea is referred to as “Vouru-Kashap,” meaning “wide body of water.” Researchers 
believe that the Caspian, Aral, and Black Seas were once interconnected, forming what was known as the “Sea 
of Khvalin” [10, pp. 6–7, 26].

The Caspian Sea has been known by approximately 70 different names throughout history. Its oldest known 
designation, for this unique body of water, is associated with the Kassi people who inhabited the region during 
the 2nd millennium BC. Researchers have linked the Kaspi (where “-pi” is a plural suffix), who resided in 
the southwest of the Caspian Sea in the 1st millennium BC, to the earlier Kassi [20, p. 104]. The appellation 
“Caspian” is derived from the Khazar Khaganate, which existed along its coast and surrounding territories for 
roughly three centuries, from the latter half of the 7th century to the mid-10th century [17, p. 3].

In the 4th century BC, Alexander the Great commissioned an expedition to investigate the Caspian Sea. 
Arrian recorded that Alexander (Iskander) “sent Heraclid... with shipbuilders... to Hyrcania, ordering him 
to cut down the forests in the Hyrcania mountains and build long ships of the Hellenic type, both covered 
and open. His aim was to ascertain which sea the body of water known as either the ‘Caspian’ or ‘Gyrkan’ 
was connected to...” [4, p. 57]. However, this objective was not realized during his lifetime but was pursued 
approximately 40 years after his death. The participants of that expedition concluded that the Caspian Sea was 
not an inland sea. Nevertheless, Arrian believed this conclusion to be erroneous, asserting that the Caspian Sea 
is a landlocked body of water, not connected to any ocean [6, pp. 13–14].

Information regarding the Caspian Sea and its resources from figures such as the Greek geographer and 
historian Strabo (64 BC-24 AD), C. Ptolemy (70-147 AD), the medieval Arab travelers and historians Abu 
Dulaf, Yaqut al-Hamawi (1179-1229), Hamdullah Qazvini (1280-1349), Abd al-Rashid al-Bakuvi (14th-15th 
centuries), and the German scientist Adam Olearius (17th century), among others, has been documented in 
historical sources [5, pp. 14–15, 23, 119, 167, 174, 181].

Underwater archaeological research

The first stage of underwater archaeological research in the Caspian Sea, led by Professor E. Pakhomov 
and archaeologists I. Jafarzade and O. Ismizade, covers the period of 1938-1940. These investigations were 



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

545

subsequently continued in 1946 and 1962. Primarily in 1939, archaeological research was concentrated on 
the island known as “Bayil Qasri” or “Sabail City,” situated approximately 300-350 meters southwest of the 
Baku coastline, as well as on the adjacent seabed. This island measures 140 meters in length and 35 meters 
in width and is encircled by a stone wall (1.2-2 meters wide) featuring 3 circular and 12 semicircular towers 
(Fig. 2; Fig. 5). Discoveries at the site include construction remnants, ceramic vessels, a grainstone, copper 
coins bearing the name of Shirvanshah Gershasb (1203-1224), and various other artifacts. Over 700 inscribed 
stones, each measuring 70 cm in length, 25-50 cm in width, and 12-15 cm in thickness, were retrieved from the 
water (Fig. 3). These stones bear Arabic inscriptions, Quranic verses accompanied by depictions of humans 
(Fig. 4), birds, and animals, the construction date of the fortress in 1234/35, and the names of different cities, 
artisans, and Shirvanshahs. Archaeological investigations conducted both underwater and on the island have 
indicated that the fortress walls were erected in the late 12th and early 13th centuries, during a period of low 
Caspian Sea water levels. However, in the early 14th century, tectonic shifts (earthquakes) led to the collapse of 
the castle walls. The island remained submerged for an extended period. By the early 18th century, in 1723, the 
monument began to re-emerge due to the regression of the sea [2, pp. 129–133]. The incomplete construction 
work and subsequent abandonment of the island at that time are likely attributable to the transgression (rise 
in water level) of the Caspian Sea.

In the early 20th century, as a result of the Caspian Sea’s regression, the fortress walls of “Sabail City” 
(Fig.  6) were exposed once again (photograph taken in 1904). Some scholars suggest that this structure served 
as a defensive fortification, a customs facility, and a place of worship. It is also believed that a significant temple 
associated with fire worshipers was situated in the island’s central area [1, pp. 104–105].

The Sabail Fortress is distinctly depicted in the writings and illustrations of Engelbert Kaempfer, a scholar 
and traveler who visited Baku in 1683 (Fig. 7) [12, pp. 264–267].

Although archaeological research in the coastal areas and seabed of the Azerbaijani sector of the Caspian 
Sea experienced a pause for several years, the second phase commenced in the late 1960s. By Order No. 
358 of the Council of Ministers of the Azerbaijan SSR, dated July 24, 1968, and Resolution No. 702 of the 
Azerbaijan Academy of Sciences, dated August 9, 1968, the responsibility for studying underwater historical 
and archaeological monuments of the Caspian Sea was assigned to the Azerbaijan History Museum. Upon the 
recommendation of Z. Yampolsky, the head of the “Submarine Group,” diver V. Kvachidze initiated underwater 
archaeological investigations. Over a period of 20 years (1968-1987), research was conducted periodically along 
the Caspian coast and islands, resulting in the discovery of more than 4,000 material and cultural remains 
(Fig. 8). The primary investigations were conducted at Cape Shuvalan, in the eastern part of the Absheron 
Peninsula opposite Cape Gurgan, within the Baku Bay and at the Sabail underwater fortification, in the ancient 
Kura River channel, and at Cape Bandovan in the Salyan region. The research undertaken at Bandovan Cape is 
considered a significant phase in the history of underwater archaeology [7, pp. 3–5]. Numerous pottery vessels 
dating from the 9th to the 14th centuries were observed at two locations there. Cultural layers and remnants of 
furnaces, stone anchors, metal artifacts, and silver and copper coins were discovered both underwater and along 
the coastline. These urban settlements were provisionally designated as Bandovan-1 and Bandovan-2. The two 
medieval settlements, situated approximately 20 km apart, were subsequently identified as the submerged 
cities of Gashtasbi and Mugan. Alongside V. Kvachidze, G. Agayev also participated in the underwater research 
efforts. These expeditions further involved specialists and amateur divers invited from Leningrad, Moscow, 
and Rostov. Underwater archaeological research was discontinued due to the socio-political events of 1987 
[13, pp. 31–33].

Numismatic material

Medieval sources provide information about the province and city of Gashtasbi, significant trading ports 
situated on the Caspian Sea coast between the Aras and Kura rivers, as well as the nearby city of Mahmudabad. 
According to these accounts, the city of Mahmudabad was founded by the Mongol ruler Mahmud Ghazan 
Khan (1295-1304) following his conversion to Islam. He relocated the population of the province and city of 
Gashtasbi, which had been destroyed by Hulagu Khan (1256-1265), to this new location [3, pp. 171–176]. Both 
Gashtasbi and Mahmudabad were important settlements that played a notable role in the medieval history 
of Azerbaijan. Evidence of this includes the presence of mints in Gashtasbi (14th century) and Mahmudabad 



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

546

(14th–15th centuries), as well as in Baku, Nakhichevan, Shamakhi, Barda, Ganja, and other major cities in 
Azerbaijan. Medieval silver coins minted in these cities are preserved in the Numismatic Fund of the National 
Museum of History of Azerbaijan (NF NMHA) of the Azerbaijan National Academy of Sciences (ANAS). The 
coins from Gashtasbi and Mahmudabad represent numismatic relics that have survived to the present day 
from these cities, which are now submerged in the Caspian Sea. Among these are dirhams minted in Gashtasbi 
during the reign of the Ilkhanid ruler Anushirvan (AH 745-757 / AD 1344-1357), the Jalayirid sultans Sheikh 
Uways (AH 757-776 / AD 1357-1374), Husayn (AH 776-784 / AD 1374-1382), and Ahmad (AH 784-813 / AD 
1382-1410), as well as coins minted in Mahmudabad during the rule of the Golden Horde khan Tokhtamysh 
(AH 788-792 / AD 1386-1389) and the Qara Qoyunlu ruler Qara Yusuf (AH 809-823 / AD 1406-1420). The 
majority of these coins are documented in the works of numismatic scholars [8; 14; 15; 16; 18].

The silver dirham minted in the city of Gashtasbi in the name of the Ilkhanid ruler Anushirvan (1344-1357) 
(Fig. 9) bears the title khan rather than sultan. This coin, weighing 1.04 g and measuring 15 mm, is dated AH 
756 / AD 1355 (NF NMHA), inventory no. 6482).

Gashtasbi dirhams were discovered in the 20th century in Russia, specifically at the Selitrennoe settlement 
in the Astrakhan region, alongside coins of the Golden Horde, Ilkhanids, Jalayirids, and Muzaffarids (288 
pieces) [16, p. 75].

In 1382 CE (AH 784), the Jalayirid Sultan Ahmad (Qiyas ad-Din, r. AH 784-813 / CE 1382-1410) initiated a 
campaign against the city of Tabriz, overthrowing his brother and assuming power. A silver dirham attributed 
to his reign features the following inscription on the obverse (translated): “The just Sultan | Sultan Ahmad 
Bahadur | Khan, may God make his reign everlasting.” This coin is preserved in the collection of the Numismatic 
Fund of the National Museum of History of Azerbaijan (NF NMHA), inventory no. 24772. It weighs 1.1 grams, 
has a diameter of 13 mm, and is dated AH 785 (1383 CE). The word signifying “minted” is inscribed above, 
while “Gashtasbi” appears on the bottom line. The reverse displays a three-line symbol of Islam, surrounded 
by the names of the four Rightly Guided Caliphs (Fig. 10).

In 1907, a dirham of Sultan Ahmad minted in Gashtasbi was discovered in the city of Tetyushi in the 
Republic of Tatarstan. The latest known coin produced at the Gashtasbi mint dates to 1490 [15, pp. 61, 115].

A silver dirham bearing the name of the Mongol Khan Tokhtamysh (Fig. 11) is housed in the NF NMHA, 
inventory no. 6642. The inscription reads (translated): “The majestic Sultan | Tughtamish Bahadur | Khan 
may his power endure,” with the mint name Mahmudabad inscribed above. The date, translated as “Minted 
in the year 792 [1389 CE],” is engraved in the surrounding segments. The coin weighs 1.3 grams and has a 
diameter of 17 mm.

Numismatic analysis has confirmed the presence of Mahmudabad dirhams from the period of Tokhtamysh 
Khan in coin hoards discovered in 1851 in the village of Voskresensky, Dnipropetrovsk region, Ukraine [14, 
p.  74]; in 1902 in the village of Vinnovki, Syzran region, Kuybyshev Oblast [15, pp. 58, 61, 115]; and in 1986 in 
the village of Karatun, Apastovsky District, Republic of Tatarstan [11, p. 220]. The discovery of Gashtasbi and 
Mahmudabad silver coins across various locations within the modern Commonwealth of Independent States 
(CIS) corroborates the trade connections of that era. 

In a hoard unearthed in 1973 in the village of Amili, Qabala region, dirhams resembling the Jalayirid 
coinage produced by the Shamakhi, Baku, Ardabil, Derbent, and Mahmudabad mints were minted in the 
names of Pirbudag Khan (1410-1418) and Shah Yusif Noyan [8, p. 176]. The weight of the silver coins minted in 
Mahmudabad and held in various collections ranges from 1.82, 1.85, and 1.91 to 5.05 grams.

The third phase of underwater archaeological research was conducted by archaeologist I. Aliyev in 
2008. Ceramic samples dating from the 11th to the 13th centuries were collected from a site known as 
Shahri-Gurgan (Gurgan city) on the Absheron Peninsula, near the lighthouse. The underwater remains 
of a medieval settlement and a cemetery were discovered approximately 500 meters from the coast. 
Exploratory work was also undertaken in the Shirvan State Reserve in the Salyan region. Within the ruins 
of the ancient city of Mugan, fragments of glazed and unglazed pottery dating from the 9th to the 13th 
centuries were found. The island of Sangi-Mugan was inhabited by Russian-Normans from the 9th to the 
11th centuries and by the pirates of Stepan Razin in the 17th century, and numerous naval engagements 
occurred there. Remains of ship anchors and pottery samples were observed in the southern part of the 
island [9, pp. 114–117]. This third phase of underwater archaeological research concluded in the same 
year. The work was suspended in 2008 due to a lack of technical equipment, suitable vessels, and trained 
divers, despite some advancements being made (Fig. 12).



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

547

The fourth phase of underwater archaeological research in Azerbaijan commenced in 2022. The decrease in 
the water level of the Kura River that year led to the discovery of material and cultural remains in certain coastal 
zones. Consequently, by the directives of the Director General of the Institute of Archaeology, Ethnography 
and Anthropology of ANAS, A. G. Seyidov, archaeologist M. Mustafayev undertook the investigation of pitcher 
graves in the village of Pirabba, Neftchala district, and household utensils found scattered in the riverbed 
near the village of Shorkand (Fig. 13) during April-May 2022 and March 2023. A jar burial, discovered in the 
northwestern part of Pirabba village within the Kura River bed, was excavated from the water. Several other 
jar burials were also found in the vicinity. One of the jars measured approximately 1.8 meters in height. Pottery 
vessels were discovered inside these jar graves. Analysis of the recovered material and cultural samples indicates 
that they date to the 1st-2nd centuries AD. These findings suggest the presence of a jar burial necropolis along 
the Kura River. The “jar burial culture” in the territory of Caucasian Albania spans from the 4th century BC to 
the 8th century AD.

Considering the significance of the aforementioned discoveries, the “Caspian Archaeology” department was 
established at the Institute of Archaeology, Ethnography and Anthropology of ANAS to conduct underwater 
archaeological research in the Caspian Sea and other water bodies. In August-September 2024, under the 
direction of Professor Dr. A. G. Seyidov, archaeological explorations were undertaken in the vicinity of Zira and 
Pirallahi, situated in the Khazar district of the Absheron Peninsula, as well as in the medieval city of Shahri-
Gurgan [19, pp. 3–12]. These investigations led to the discovery of pottery dating from the 12th to the 14th 
centuries and the remnants of two shipwrecks from the 19th century in the Caspian Sea (Fig. 14).

Currently, the exhibition titled “Caspian Atlantis: Material Culture of the 9th–19th Centuries” at the 
National Museum of History of Azerbaijan features artifacts (ceramics, metal, stone, bone, etc.) recovered 
by an underwater archaeological team with the involvement of museum staff during the 1968-1987 period 
(Fig.  15).

Conclusion

In conclusion, despite the considerable positive outcomes resulting from nearly 90 years (albeit with 
interruptions) of underwater archaeological research in the Azerbaijani sector of the Caspian Sea, there remains 
a significant necessity for further investigation of the seabed. The recent regression of the Caspian Sea has 
exposed construction remnants, material and cultural samples, artifacts related to maritime history, and the 
remains of submerged vessels in coastal areas. Undoubtedly, numerous undiscovered monuments and cultural 
artifacts lie on the seabed, awaiting systematic investigation. We believe that, notwithstanding the existing 
limitations in technical resources (such as ships, divers, diving equipment, and aerial survey capabilities), 
opportunities should be maximized to continue underwater archaeological research throughout the year.

Given the constraints on conducting archaeological research at any time in the Caspian Sea, collaborations 
with relevant organizations should be established to facilitate more efficient underwater archaeological 
investigations utilizing specialized equipment, tools, and devices mounted on their vessels.



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

548

Fig. 1. Map of the Caspian region

Рис. 1. Карта Каспийского региона

Fig. 2. Plan of Sabail Fortress

Рис. 2. План Сабаильской крепости



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

549

Fig. 3. Inscribed stones

Рис. 3. Камни с надписями

Fig. 4. Stone depicting humans

Рис. 4. Камень с изображением людей



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

550

Fig. 5. Sabail Island (2020)

Рис. 5. Остров Сабаиль (2020 г.)

Fig. 6. Sabail Island. Qala Fortress (1904)

Рис. 6. Остров Сабаиль. Крепость Кала (1904 г.)



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

551

Fig. 7. E. Kaempfer’s illustration (1683)

Рис. 7. Иллюстрация Э. Кемпфера (1683 г.)

Fig. 8. Pottery and stone anchor. V. Kvachidze’s findings of 11th-14th centuries (1968-1987)

Рис. 8. Керамика и каменный якорь. Находки В. Квачидзе XI–XIV вв. (1968–1987 гг.)



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

552

Fig. 9. NF 6482. Silver dirham. Gashtasbi, 14th century. Weight – 1.04 g, diameter – 15 mm (NF NMHA)

Рис. 9. NF 6482. Серебряный дирхем. Гаштасби, XIV в. Вес – 1,04 г, диаметр – 15 мм (NF NMHA)

Fig. 10. NF 24772. Silver dirham. Gashtasbi, late 14th – 15th century. Weight – 1.1 g, diameter – 13 mm (NF NMHA)

Рис. 10. NF 24772. Серебряный дирхем. Гаштасби, конец XIV – XV в. Вес – 1,1 г, диаметр – 13 мм (NF NMHA)

Fig. 11. NF 6642. Silver dirham. Mahmudabad, late 14th century. Weight – 1.3 g, diameter – 17 mm (NF NMHA)

Рис. 11. NF 6642. Серебряный дирхем. Махмудабад, конец XIV века. Вес – 1,3 г, диаметр – 17 мм (NF NMHA)



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

553

Fig. 12. Aliyev’s findings of 2008

Рис. 12. Находки Алиева 2008 года



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

554

Fig. 13. M. Mustafayev’s findings of 2022-2023

Рис. 13. Находки М. Мустафаева 2022-2023 годов



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

555

Fig. 14. A. Seyidov’s investigation of 2024

Рис. 14. Иссследование А. Сеидова 2024 года



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

556



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

557

Fig. 15. Exhibition titled “Caspian Atlantis: Material Culture of the 9th – 19th Centuries” 
in the National Museum of History of Azerbaijan

Рис. 15. Выставка «Каспийская Атлантида: материальная культура IX–XIX веков» 
в Национальном музее истории Азербайджана



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

558

REFERENCES

1. Akhundov D.A. Architecture of ancient and early medieval 
Azerbaijan. Baku: Azerneshr, 1986. (In Russ)

2. Ashurbeyli S. History of Baku city (medieval period). Baku: 
Abilov, Zeynalov and Sons, 2006. (In Azeri)

3. Ashurbeyli S. The State of the Shirvanshahs. Baku: Abilov, 
Zeynalov and Sons, 2006. (In Azeri)

4. History of Azerbaijan. Vol. I. Baku: Academy of Sciences of 
the Azerbaijan SSR, 1958. (In Azeri)

5. Sources on the history of Azerbaijan. Baku: Azerbaijan Uni-
versity Publ., 1989. (In Azeri)

6. Bartold V.V. The place of the Caspian regions in the history 
of the Muslim world. Baku, 1999. (In Azeri)

7. Caspian Heritage. Underwater archeology exhibition. Baku: 
ASQO, 2023. (In Azeri)

8. Seyfeddini M.A. Coinage and money circulation in Azerbai-
jan in the 12th-15th centuries. Vol. 2, Baku: Elm, 1978. (In Russ)

9. Aliyev I., Rahmanov A., Aliyev C. Underwater monuments of 
the Caspian Sea. Journal of Archeological Research of Azerbaijan. 
Baku: Khazar University Publ., 2008: 114-117. (In Azeri)

10. Aliyev Sh.C. The Caspian Sea on historical maps. Baku: 
Elm, 1973. (In Azeri)

11. Fedorov-Davydov G.A., Mukhametshin D.G. The Karatun 
hoard of Juchid coins from 14th century. Kazan: Kazan University 
Publ.; Moscow: Paleograph, 2018. (In Russ)

12. Kaempfer E. Amoenitatum exoticarum polifico-physi-
co-medicarum fasciculi V.Lemgo, 1712. (From the book History of 
Baku by Sara Ashurbeyli, p. 129).

13. Kvachidze V.A. Caspian Atlantis. Baku: CBS, 2009. (In 
Azeri)

14. Pakhomov E.A. Coin hoards of Azerbaijan and other re-
publics, territories and regions of the Caucasus. Issue II, Baku, 
1938.

15. Pakhomov E.A. Coin hoards of Azerbaijan and other re-
publics, territories and regions of the Caucasus. Issue VII, Baku, 
1957. (In Russ)

16. Pakhomov E.A. Coin hoards of Azerbaijan and other re-
publics, territories and regions of the Caucasus. Issue IX, Baku, 
1966. (In Russ)

17. Pletneva S.A. Khazars. Moscow: Nauka, 1986. (In Russ)
18. Rajabli A.M. Garagoyunlu and Aghgoyunlu coins. Baku: 

AFpoliqrafAF, 2019. (In Azeri)
19. Seyidov A.G., Rustamova L.M. Archaeological excavations 

and underwater research in the Caspian coastal territories of Azer-
baijan. History, Humanity and Society. 2024; 3: 3-12. (In Azeri)

20. Yusifov Y.B. History of the Ancient East. Baku: Baku Uni-
versity Publ., 1993. (In Azeri)

Received 22.04.2025
Accepted  03.06.2025
Published 15.09.2025

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Aхундов Д.А. Архитектура древнего и раннесредневеко-
вого Азербайджана. Баку: Азернешр, 1986, 311 стр.

2. Aşurbəyli S. Bakı şəhərinin tarixi (orta əsrlər dövrü). Bakı: 
“Əbilov, Zeynalov və oğulları”, 2006, 354 səh.

3. Aşurbəyli S. Şirvanşahlar dövləti. Bakı: “Əbilov, Zeynalov və 
oğulları”, 2006, 323 səh.

4. Azərbaycan tarixi. I cild, Bakı: Azərb. SSR EA Nəşriyyatı, 
1958, 448 s.

5. Azərbaycan tarixi üzrə qaynaqlar. Bakı: “Azərbaycan 
Universiteti” Nəşriyyatı, 1989, 328 s.

6. Bartold V.V. Müsəlman dünyası tarixində Xəzəryanı 
bölgələrin yeri. Bakı: 1999, 160 s.

7. Xəzərin irsi. Sualtı arxeologiya sərgisi. Bakı: ASQO, 2023, 55 
səh.

8. Сейфеддини М.А. Монетное дело и денежное обращение 
в Азербайджане XII-XV вв. В 2-х кн. Баку : Элм, 1981.

9. Əliyev İ., Rəhmanov A., Əliyev C. Xəzərin sualtı abidələri. 
Azərbaycanda Arxeoloji Tədqiqatlar jurnalı. Bakı: “Xəzər 
Universiteti” nəşriyyatı, 2008, 152 səh. s.114-117.

10. Əliyev Ş.C. Xəzər dənizi tarixi xəritələrdə. Bakı: Elm, 1973, 
130 s.

11. Федоров-Давыдов Г.А. Каратунский клад джучидских 
монет XIV века. Т. 1. Казань: Изд-во Казанского ун-та; М.: Па-
леограф, 2018.

12. Kaempfer Engelbert. Amoenitatum exoticarum politico-
physico-medicarum fasciculi V Lemgoviae: Typis & impensis 
Henrici Wilhelmi Meyeri, aulae Lipniacae typographi, 1712.

13. Kvaçidze V.A. Xəzər Atlantidası. Bakı: CBS, 2009, 112 s.
14. Пахомов Е.А. Монетные клады Азербайджана и других 

республик, краев и областей Кавказа. Вып. II, Баку: 1938, 34 с.
15. Пахомов Е.А. Монетные клады Азербайджана и других 

республик, краев и областей Кавказа. Вып. VII, Баку: 1957, 67 с.
16. Пахомов Е.А. Монетные клады Азербайджана и дру-

гих республик, краев и областей Кавказа. Вып. IX, Баку: 1966, 
109  с.

17. Плетнева С.А. Хазары. Москва: Наука, 1986, 90 с.
18. Rəcəbli Ə.M. Qaraqoyunlu və Ağqoyunlu sikkələri. Bakı: 

AFpoliqrafAF, 2019, 118 s.
19. Seyidov A.Q., Rüstəmova L.M. Xəzərsahili Azərbaycan 

ərazilərində arxeoloji qazıntılar və dənizdə sualtı tədqiqatlar. Bakı: 
“Tarix, İnsan və Cəmiyyət” jurnalı, № 3, 2024, s. 3-12.

20. Yusifov Y.B. Qədim Şərq tarixi. Bakı: “Bakı Universiteti” 
Nəşriyyatı, 1993: 496 s.

Поступила в редакцию 22.04.2025 г. 
Принята в печать  03.06.2025 г. 
Опубликована 15.09.2025 г.



559

Исследовательская статья

Для цитирования:  // История, археология и этнография Кавказа. 2025. Т. 21. No  3. С. 228-
245. doi.org/10.32653/CH202228-245

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213559-587

ИСТОРИЯ, АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОГРАФИЯ КАВКАЗА. Т. 21. № 3. 2025. С. 559-587

Для цитирования: Зиливинская Э.Д.,  Мягкова Ю.Я. Археозоологические исследования 
на  поселении Верхненойберское 1 // История, археология и этнография Кавказа. 2025. Т. 21. 
No  3. С. 559-587. doi.org/10.32653/CH213559-587

Зиливинская Эмма Давидовна
доктор исторических наук, ведущий научный сотрудник 
Института этнологии и антропологии РАН, Москва, Россия
eziliv@mail.ru

Мягкова Юлия Яковлевна
кандидат биологических наук, доцент
Южный федеральный университет, Ростов-на-Дону, Россия
muya2007@yandex.ru

АРХЕОЗООЛОГИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ 
НА ПОСЕЛЕНИИ ВЕРХНЕНОЙБЕРСКОЕ 1

Аннотация: В 2022–2023 гг. в Гудермесском районе Чеченской республики проводились охранные раскоп-
ки поселения XVII–XIX вв. Верхненойберское 1. В зону строительства попало не само поселение, а его сельско-
хозяйственная округа. Были исследованы сезонные постройки, используемые для обработки сельхозпродукции, 
топочные камеры, ямы для добычи глины. В работе представлены результаты археозоологических исследований 
из раскопок. Целью данного исследования явилось введение в научный оборот результатов анализа археозооло-
гической коллекции из поселения Верхненойберское 1. В работе применяется современная методика, разрабо-
танная в Институте археологии РАН.В процессе работы решались задачи по изучению роли охоты и скотоводства 
в жизни людей поселения. Археозоологическая коллекция составила 11881 фрагмент костей. Кости рыб и птиц 
немногочисленны. Кости диких млекопитающих – единичны. В коллекции преобладают кости домашних копыт-
ных, среди которых наиболее высокая доля остатков мелкого рогатого скота, несколько меньше доля остатков 
крупного рогатого скота, еще меньше лошадей, кости свиньи – редки. В мясном потреблении поселения доми-
нирует говядина. Забой молодняка крупного и мелкого рогатого скота был наибольшим в возрасте около 2х лет, 
что позволяет определить тип хозяйствования как «устойчивое производство». Использование крупного рогатого 
скота представляло собой преимущественно мясомолочное направление и, прежде всего, молочное направление. 
Мелкий рогатый скот разводили в равной степени для получения шерсти, молока, мяса и шкур. Кости домашних 
животных использовались для изготовления простейших бытовых предметов. Обращает на себя внимание захо-
ронение большого количества собак. Найдено 39 крупных фрагментов скелетов собак и 83 разрозненных кости. 
Выдвинуто две гипотезы гибели собак в большом количестве: в результате естественных причин или в связи с  из-
менением религиозной ситуации.

Ключевые слова: Новое время; Чеченская республика; археология; поселение; археозоологическое исследо-
вание; массовое захоронение собак; скотоводство; источники животного белка; бытовые предметы из кости

© Зиливинская Э.Д.,  Мягкова Ю.Я., 2025
© Дагестанский федеральный исследовательский центр РАН, 2025



560

Research paper

For citation:  . History, Archeology and Ethnography of the Caucasus. 2025. Vol. 21. N. 3. P. 228-
245. doi.org/10.32653/CH202228-245

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213559-587

HISTORY, ARСHAEOLOGY  AND ETHNOGRAPHY OF THE CAUCASUS. V. 21. № 3. 2025. P. 559-587

For citation:  E.D. Zilivinskaya, Yu.Yа. Myagkova. Archeozoological studies of Verkhnenoyberskoye 1 
settlement. History, Archeology and Ethnography of the Caucasus. 2025. Vol. 21. N. 3. P. 559-587. doi.
org/10.32653/CH213559-587

Emma D. Zilivinskaya
Dr. Sci., Leading Researcher
Institute of Ethnology and Anthropology of RAS, Moscow, Russia
eziliv@mail.ru

Yulia Yа. Myagkova
Cand. Sci. (Biology), Assoc. Prof.,
South Federal University, Rostov-on-Don, Russia
muya2007@yandex.ru

ARCHEOZOOLOGICAL STUDIES 
OF VERKHNENOYBERSKOYE 1 SETTLEMENT

Abstract. In 2022 and 2023, rescue excavations were conducted at the 17th–19th-century settlement of 
Verkhnenoyberskoye 1 in the Gudermes District of the Chechen Republic. The excavation area encompassed the settlement’s 
agricultural zone rather than its residential core, revealing seasonal structures used for processing agricultural products, 
furnace chambers, and clay extraction pits. This paper presents the findings of an archeozoological analysis of materials 
recovered from these excavations. The primary objective is to introduce the results of the archeozoological collection 
from Verkhnenoyberskoye 1 into scholarly discourse. The study employs contemporary methodologies developed at the 
Institute of Archaeology of the Russian Academy of Sciences to investigate the roles of hunting and animal husbandry in 
the settlement’s economy. The archeozoological assemblage comprises 11,881 bone fragments, with fish and bird remains 
being scarce and wild mammal bones rare. Domestic ungulates predominate, with small ruminants constituting the largest 
proportion, followed by cattle, with fewer horse remains and minimal pig bones. Beef was the primary meat consumed, 
and the slaughter of young cattle and small ruminants, peaking at approximately two years of age, indicates a sustainable 
production system. Cattle were primarily utilized for meat and dairy, with an emphasis on milk production, while small 
ruminants were raised for wool, milk, meat, and hides. Domestic animal bones were also repurposed for simple household 
tools. Notably, the assemblage includes 39 large dog skeleton fragments and 83 scattered dog bones, suggesting significant 
dog mortality. Two hypotheses are proposed: death due to natural causes or as a result of shifts in religious practices.

Keywords: modern era; Chechen Republic; archeology; settlement; archeozoological study; mass burial of dogs; 
husbandry; animal protein sources; bone household tools

© E.D. Zilivinskaya, Yu.Yа. Myagkova, 2025
© Daghestan Federal Research Centre of RAS, 2025



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

561

Введение

Целью данного исследования является введение в научный оборот результатов анализа археозоо-
логической коллекции из поселения Верхненойберское 1. В процессе работы решались задачи по из-
учению роли охоты и скотоводства в жизни населения, сделана попытка реконструировать характер 
получения мясных продуктов и представить характеристику направлений хозяйственных отраслей, 
которые обеспечивали животным белком людей данного поселения. 

В 2022–2023 гг. Кавказская археологическая экспедиция Института археологии РАН под руковод-
ством В.Ю. Малашева проводила охранно-спасательные археологические раскопки в Гудермесском 
районе Чеченской Республики «Строительство и реконструкция автомобильной дороги М-29 «Кавказ» 
– из Краснодара через Грозный, Махачкалу до границы с Азербайджанской Республикой». Работами 
на Верхненойберском 1-ом поселении руководила Э.Д. Зиливинская. 

Об особенностях животноводства на Кавказе в прошлые исторические эпохи известно крайне мало. 
Литературные источники немногочисленны, сведения в них отрывочны. Имеются сообщения о преи-
мущественном разведении мелкого рогатого скота на основе обнаруженных костных остатков в алан-
ских катакомбах окрестностей Кисловодска [1 с. 29]. Рената Эберсбах, швейцарский исследователь, 
приводит расчёты потребления продуктов питания на одного человека в Кисловодской долине в 1 тыс. 
н.э. [2]. О преобладании мелкого рогатого скота как заупокойной пищи в катакомбных захоронениях 
в различных районах Северного Кавказа сообщает Д.С. Коробов [3, с. 199–214]. Он же отмечает зна-
чительное количество костей мелкого рогатого скота и лошадей в пищевых отходах того же времени 
в  Кисловодской долине. 

Некоторый интерес представляет работа Я.В. Березина и А.К. Швыревой о фауне поселения Энерге-
тик II–Ш вв. н.э. в окрестностях Пятигорска [4]. Авторами отмечено значительное количество костей 
крупного рогатого скота, но следует отметить, что в процессе предварительной сортировки было отбро-
шено большое количество костей, что могло существенно исказить реальную картину. 

Нами опубликовано две работы по изучению костных остатков из поселений Северного Кавказа: 
поселение V–VII вв. н.э. Галанчожского район Чеченской Республики [5] и раннесредневековое Хума-
ринское городище в Карачаево-Черкессии [6].  

Таким образом, мы располагаем крайне ограниченной информацией об охоте, рыболовстве и жи-
вотноводстве, которые в значительной степени определяли экономику и уклад жизни людей Кавказа. 
Причём мы обладаем разрозненными исследованиями лишь некоторых временных границ и неболь-
ших отдельных территориальных участков. Физико-географические условия и климат резко отличают-
ся в разных районах Кавказа, от степных участков до высокогорных районов, что несомненно влияло 
на хозяйственную деятельность жителей. Остеологический материал из археологических памятников 
позволяет охарактеризовать аспекты хозяйства, даже если это материал Нового времени, точнее – 
XVII  – начала XIX в. Письменные источники далеко не всегда несут объективную и полную инфор-
мацию. Археобиологические материалы отражают производство, особенности потребления, обмена, 
торговли и т.д. Один из массовых археологических материалов – кости животных из кухонных отходов 
используется в настоящее время для реконструкции системы мясного потребления, характеристики 
различных направлений хозяйственной деятельности населения. Поэтому представляются важными 
и ценными публикации по исследованию костных остатков животных из поселений любых историче-
ских эпох из разных районов Кавказа. В данной работе использовались современные методы иссле-
дования остеологического материала [7; 8 и др.]. Определение костей проводилось по определителям 
костей [9; 10] и личной коллекции Мягковой Ю.Я.



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

562

Археологический контекст

Общая площадь раскопок поселения Верхненойберское 1 составила 57707,18 кв. м. Поселение рас-
положено на равнине, недалеко от пос. Верхний Нойбер в 15 км к ЮВ от Гудермеса (рис. 1). Поселе-
ние датируется XVII – первой половиной XIX в. Раскопки показали, что в зону строительства само 
поселение не попало, а на территории, которую необходимо было исследовать, находится его округа 
(рис. 2). Вся исследуемая площадь была поделена на 193 участка. Часть из них не содержала каких-ли-
бо сооружений, и культурный слой на них отсутствовал. Местами встречались отдельные постройки, 
топочные камеры и хозяйственные ямы. Вокруг сооружений находились пятна культурного слоя, мощ-
ность которого достигала 3–5 пластов.

Постройки, которых было исследовано около 70, представляли собой легкие каркасные конструк-
ции, кровля которых опиралась на многочисленные столбы, вкопанные в землю. Сооружения, в сред-
нем, небольшие по размерам – 5–6×3–4 м, но встречаются и более крупные – длиной до 15 м. В стенках 
некоторых сооружений были зафиксированы топочные камеры в виде прямоугольных в плане ниш 
с  прокаленными стенками и дном. В отдельных постройках по дну проходил дымоходный канал, пере-
крытый сверху деревянными плахами, покрытыми глиной. Исследованные сооружения, скорее всего, 
представляли собой сезонные постройки для обработки сельхозпродукции. В них могли сушить куку-
рузу и фрукты, а в сооружениях с дымоходами – коптить мясо. 

Еще одним распространенным типом хозяйственных сооружений являются так называемые «топоч-
ные камеры». Они представляли собой прямоугольные, сильно вытянутые ямы с ровными отвесными 
стенками и горизонтальным дном. Длина их составляла 4–5 м, ширина 50–60 см и глубина 1–1,3  м. 
Стенки и дно камер были прокалены до красного цвета, в заполнении было много золы.

Также на исследованной территории находилось большое количество различных ям. Отличитель-
ной особенностью большинства из них являются неровные стенки с большим количеством ниш и под-
боев и неровное дно, изрытое ямами меньших размеров. Эти ямы, скорее всего, были выкопаны для 
добычи глины.

Среди них выделяется яма 2 на участке 2 (рис. 3, 4). Яма была прослежена на уровне материка как 
огромное пятно горелого слоя черно-красного цвета и золы. Прослойки различного цвета образовыва-
ли неправильные концентрические окружности и спирали, что указывало на то, что заполнение имело 
«просадку» в средней части. Яма 2 имела круглую форму, ее диаметр в верхней части составлял 9,8 м. 
Верхняя часть заполнения на глубину до 2,0 м состояла из горелого слоя, состоящего из прокаленного 
докрасна суглинка и прослоек серой золы, древесных угольков и копоти. В нижней части находился 
желтый рыхлый материковый суглинок мощностью до 2,2 м. Яма имела неровные стенки, которые сту-
пенчато опускались ко дну, и в вертикальных их поверхностях были сделаны многочисленные ниши. 
С южной стороны были сделаны четыре большие ступени. Дно ямы также было неровным, в нем были 
выкопаны ямы различных размеров. Общая глубина ямы достигала 4 м. По всей вероятности, она яв-
лялась карьером для выборки глины. Этим объясняется неровная конфигурация ее стенок и наличие 
большого количества ям, ниш и «закопушек», из которых вынимали глину. Для того, чтобы было удоб-
нее заходить в карьер и выходить из него с южной стороны были сделаны ступени.

Впоследствии яма была превращена в свалку. В ее заполнении было найдено много фрагментов кера-
мики и огромное количество костей животных. Среди последних выделяется находка 26 скелетов собак. 
Некоторые сохранились полностью, некоторые – частично. Скелеты собак найдены на разных уровнях, 
то есть, скорее всего, захоронены были не одновременно. Вероятно, когда яма 2 использовалась в ка-
честве свалки, туда сбрасывалось много органических остатков, включая трупы собак. Из  соображений 



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

563

санитарии, эти остатки сжигались, в результате чего в яме накопился мощный горелый слой. Кроме ске-
летов собак в яме обнаружено большое количество фрагментов костей млекопитающих (табл. 1), на боль-
шинстве которых имелись следы разрубов, т.е. они представляли собой пищевые отходы.

Материалы и наблюдения

Кости животных в большом количестве встречались в культурном слое, сооружениях и ямах. Общий 
объём собранных костных остатков составляет 11881 экз., которые относились к трём классам позво-
ночных животных: костные рыбы, птицы, млекопитающие. Также была обнаружена одна раковина 
моллюска.

Моллюски двустворчатые. В наличии имелась одна раковина двустворчатого моллюска – сердце-
видка разноцветная. Этот вид нередко встречается в солоноватых водоёмах. Раковина могла попасть 
на поселение случайно.

Костные рыбы. Обнаружено 68 костей рыб. В основном кости рыб находились в ямах: осетровые 
(до вида не определено) – 15, осётр – 35, сом – 15 костей. И ещё три кости осетровых были найдены 
в  пластах 2, 3 и 5.  

Птицы. Найдено 42 кости птиц, преимущественно диких: 4 кости от крупных птиц, 33 кости от птиц 
среднего размера, 5 костей от мелких птиц. Почти все кости птиц находились в сооружениях и ямах. 
Кости птиц переданы на определение зав. кабинетом палеоорнитологии Н. Зеленкову (Палеонтологи-
ческий институт им. А.А. Борисяка, Москва).

Млекопитающие. Остальные кости принадлежали млекопитающим: 11659 костей, из них 10514 
разрозненных костей и 46 целых скелетов или их крупных фрагментов (в общей сложности 1145 ко-
стей). Кости имели хорошую сохранность – 4–5 баллов (по 5-балльной шкале).

В связи со значительной фрагментарностью костей представилось возможным определить до вида 
7384 (70%) разрозненных костей. Наиболее целые кости находились в яме 2 на участке 2 – здесь опре-
делено 85% костей. В пластах 4–5 определено 72% костей, меньше – 50–60% – в других ямах и в верх-
них пластах. Наименьшее количество костей определено до вида – 40–50% в сооружениях и из пласта 
3, где, видимо, кости подвергались дополнительному воздействию внешних факторов. До вида опреде-
лено также 47 крупных фрагментов скелетов млекопитающих.  

Костей диких млекопитающих мало (n = 67): олень благородный, лисица обыкновенная, косуля, 
заяц, кабан, лесная кошка (табл. 1).

Олень благородный (Cervus elaphus). Значительная часть фрагментов скелета оленя – это рога. 
Часть из них просто фрагменты (n = 7), часть отпилены (может быть отрублены) – 23 фрагмента и ещё 
2 – это изделия из рогов (вероятно, рукоятки для ножа). Предположительно рога были подобраны 
в  окрестных лесах, то есть мясо этих особей, вероятно, не употреблялось в пищу. И лишь 13 фрагментов 
от трубчатых костей и от лопаток, вероятнее всего, осталось от убитых и съеденных особей.

Кабан (Sus scrofa). Найден 1 череп (участок 2, яма 2) и 6 костей посткраниального скелета. Кости 
домашних и диких свиней мало отличимы друг от друга. Поэтому полностью нельзя исключить, что 
это кости от крупных домашних свиней.



История, археология и этнография Кавказа											                       Т. 21. № 3. 2025

564

Таблица 1. Количество костей и их фрагментов млекопитающих, обнаруженных на поселении.

Table 1. Number of mammal bones and their fragments from the settlement.

Группы 
млекопитающих 

Ра
зн

ое

То
по

чн
ы

е 
ка

м
ер

ы

О
ча

ги

С
оо

ру
ж

ен
ия

Я
м

ы

У
ча

ст
ок

 2
 я

м
а 

2

У
ча

ст
ок

 
кв

ад
ра

т

Пласты

1 2 3 4 5 6 7

В
се

го

Не определено до 
вида: 122 59 25 511 1681 36 199 81 91 107 96 85 36 1 3130

крупных 
млекопитающих 54 10 9 202 467 13 122 29 29 55 60 42 14 1 1107

средних 
млекопитающих 68 49 16 309 1214 23 77 52 62 52 36 43 22 2023

Определено до вида: 203+2Х 124 42+1Х 1573+4Х 3964+7Х 230+26Х 363+1Х 132+3Х 142+1Х 250+2Х 284 185 159 4 7384+47Х

Бык домашний 88 34 24 708+2Б 1165 117 171 58 60 156 187 106 72 3 2949+2Х

Овца или коза 50 52 2 475 1551 42 112 40 48 55 48 38 44 2557

Овца домашняя 27 21 6 223 534+1О 15 38 14 11 15 18 16 26 964+1Х

Коза домашняя 8 7 1 52 184 16 11+1К 2 5 6 2 4 10 1 309+1Х

Свинья домашняя 1 13 8 1 1 1 2 1 28
Лошадь домашняя 24+1Л 9 7 68 196 37 21 8 9 12 14 16 3 424+1Х

Собака 4+1С 24+2С 26+4С 26С 3 4+3С 2+1С 3+2С 11 5 1 83+39Х

Кошка 1+1Кш 3+1Кш 4+2Х

Олень благородный 13 27 1 2 2 45
Косуля 1 1 5 2 1 10
Заяц 1 1
Лиса 1Лс 1 1+1Х

Кабан 1 1 1 5 8
Кошка лесная 1 1
Всего  325+2Х 183 67+1Х 2092+4Х 5379+7Х 264+26Х 562+1Х 208+3Х 227+1Х 3–57+2Х 380 270 195 5 10514+47Х

Усл. обозначения: Количество целых скелетов или их крупных фрагментов: 1С – собаки, 1Б – быка домашнего, 1Кш – кошки домашней, 1О – овцы домаш-
ней, 1Лс – лисицы, 1К  – козы домашней, 1Х – разных млекопитающих



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

565

Лисица (Vulpes vulpes). Кости целые, имеют светлую окраску. Предположительно, в поселение по-
пали случайно и в более позднее время. 

Заяц (Lepus europaeus) . Обнаружена единственная кость – тазовая. 
Кошка лесная (Felis silvestris) – 1 кость.
Косуля (Capreolus capreolus). Кости косули найдены в небольшом количестве и только от взрослых 

особей: два фрагмента нижней челюсти и пять почти целых нижних челюстей, берцовая, два фрагмен-
та лопатки и одна целая лопатка. На фрагментах есть следы разрубов.

Кости диких млекопитающих составили всего лишь 0,6% от всех определённых до вида костей, со-
ответственно, дикие животные не играли существенной роли в обеспечении мясной пищей людей по-
селения, и охота не занимала важное место в их жизни. Остальные кости (n = 7364) принадлежали 
обычным домашним животным.

Собака (Canis familiaris). Найдено 83 разрозненные кости и 39 крупных фрагментов скелетов 
(рис.  4). Среди разрозненных костей большинство (75%) – это целые кости, фрагментов значительно 
меньше (25%).

 Обращает на себя внимание значительное количество костей собак в целом, особенно много 
их  в  яме 2 на участке 2. Было проведено изучение этих костей, прежде всего, для установления вида: 
шакал-собака-волк. Мы считаем, что это кости именно собак, а не шакалов или волков:  

– обнаруженные кости крупнее, чем у шакалов, и лишь некоторые из них по размерам почти равны 
костям волка;

– хотя кости собак и шакалов схожи, но некоторые особенности строения рассматриваемых костей 
свидетельствуют об их принадлежности именно собакам. Определение проводилось с использованием 
разработок В.И. Громовой, И.М. Громова [9; 10] и личной коллекции;

– промеры костей и рост этих собак в холке варьируют в большой степени (рис. 6). Такое большое 
варьирование размеров костей характерно только для домашних животных, особенно при бессозна-
тельном отборе. Вызывает сомнение в определении вида двух самых крупных особей, размеры которых 
соответствуют размерам некрупных волков. Вместе с тем собаки содержались, вероятно, достаточно 
свободно, поэтому возможно скрещивание собак и волков.  На рис. 7 приведены черепа самой крупной 
собаки № 1, средней по размерам № 6 и самой маленькой собаки № 21. Эти же собаки отмечены под 
такими же номерами (№ 1, 6 и 21) на рис. 5 и рис. 8.

Рост собак, кости которых обнаружены на раскопе, колебался от 49 до 72 см в холке, в среднем 57 см 
(n = 31). По росту большинство собак были примерно с современную лайку, и несколько особей, более 
крупные, приблизительно размером с овчарку. Все собаки – мезоцефалы.

В яме 2, участок 2 кости собак целые, не раздроблены. Представлены почти все кости скелета 
(рис.  5). Отсутствуют некоторые мелкие кости: предплюсневые и запястные и третьи фаланги, но это 
мелкие кости, их не всегда выбирают из грунта. Сложно было точно соотнести какие кости принад-
лежали какой конкретной особи. Разбор на особи проводился с учётом местонахождения, размеров, 
наличия или отсутствия синостозов трубчатых костей. Ответить на вопрос, где находятся остальные 
кости, проблематично. 

Причины такого скопления останков собак в одном месте (яма 2) не ясны. Какие-либо следы, что 
собаки были убиты (ножом, огнестрельным оружием), не обнаружены. Собаки погибли в разные годы, 
не одномоментно. По этому поводу можно высказать две гипотезы:

– гибель собак произошла вследствие какой-либо инфекционной болезни, то есть гибель от вполне 
естественных причин. Возбудители ряда заболеваний могут сохраняться в окружающей среде доста-
точно долго. Собаки могут быть сами носителями возбудителей некоторых заболеваний (например, 
при гемобартонеллезе), или же возбудители сохранялись в окружающей среде. Например, сохранение 
бабезий – возбудителей пироплазмоза и заражение ими собак через пастбищных клещей. Некоторые 
животные (например, при гемобартонеллезе), с одной стороны, могут быть переносчиками возбуди-
телей, с другой – носители инфекции могут заболеть сами при ухудшении условий (питание, неблаго-
приятные климатические условия, ослабление организма вследствие заражения гельминтами и т.п.). 
Поэтому гибель значительного количества животных могла происходить в течение нескольких лет;

– вторая гипотеза – массовое уничтожение собак людьми в связи со сменой религиозных воззрений. 
В исламе собака считается нечистым (араб. наджаса), грязным животным, и её содержание не рекомен-
дуется. Во всяком случае, собак нельзя содержать ради развлечения, нельзя держать в доме. Согласно 



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

566

нормам ислама, если же происходил телесный контакт человека с собакой (особенно, со  слюной соба-
ки), то необходимо, по меньшей мере, помыть место контакта (одежду, участок тела), совершить малое 
омовение (тахарат), чтобы выйти из состояния ритуальной нечистоты, осквернения. Вместе с тем, 
мы не располагаем данными о массовом уничтожении собак. В настоящее время могут иногда умерт-
вить собаку, в которую якобы вселился шайтан. Согласно хадисам, это чёрная собака с  двумя белыми 
отметинами [11, c. 1572].

Собаки, кости которых обнаружены в других местах поселения (рис. 8), практически ничем не отли-
чаются от собак в яме 2.

Кошка (Felis catus). Найдено 4 отдельных кости и 2 крупных фрагмента скелетов. Кости кошек обна-
ружены в очагах и в ямах. Количество костей кошки не свидетельствует об их относительной малочис-
ленности, так как они в случае болезни часто забиваются в укромное место, и их кости редко попадают 
в ямы с «кухонными отходами».

Бык домашний (Bos taurus). В целом костей крупного рогатого скота (n = 2951) существенно меньше, 
чем костей мелкого рогатого скота (n = 3832), но такое соотношение в разных местах раскопа различно 
(табл. 1). Почти целых скелета было только два.

Количество обнаруженных фрагментов рогов – 28, то есть рога составляют 1,4% от общего количе-
ства костей быка. Согласно принятым расчётам [12] популяция была рогатой. Длина рогов по большой 
кривизне 135, 165 см. Рога слабо изогнуты, длина по радиусу – 95, 130 см. Некоторые промеры рогов 
представлены в таблице 9.

Согласно усреднённым коэффициентам [12], рост особей следующий: 96, 100, 103, 105, 107, 108, 109, 
113, 114, 116, 117, 118, 119, 121, 121, 121, 122, 123, 123, 123 см в холке. То есть крупный рогатый скот был 
малорослым, с небольшими рогами. Такой скот был малопродуктивным, но, вероятно, более приспо-
собленным к местным условиям. Благодаря особенностям строения и, скорее всего, наличия густой 
шерсти, теплоотдача была минимальной. Большую часть года такой скот мог находиться под откры-
тым небом. Запасы сена могли быть небольшими – на случай особо холодных и снежных зимних дней.

Судя по их пропорциям, 3 кости (21%) принадлежали быкам, 2 кости (13 %) – волам и 10 костей 
(66%) – коровам. Количество пястных костей, по которым можно определить пол, было небольшим, 
поэтому данные о соотношении особей разного пола статистически не достоверно.

Судя по наличию трубчатых костей (n = 129), у которых эпифизы не срослись с диафизами, 30% 
особей были моложе 4-х лет. Сходные цифры получаются и на основе анализа зубной системы – 27%.

Судя по состоянию зубной системы, молодые особи забивались в разном возрасте (табл. 2). Значи-
тельная часть забивалась возрасте около 2–3-х лет, скорее всего, происходила выбраковка части быч-
ков, так как в это время бычки достигают значительной массы (около 100 кг). 

Таблица 2. Возраст особей крупного рогатого скота по состоянию зубной 
системы.
Table 2. Age distribution of cattle based on dental analysis.

Состояние зубной системы быка домашнего Возраст Количество
абс. %

М1 не прорезался до 6ти мес. 5 6
М1 прорезается 6–8 мес. 7 8
М1 прорезался,  М2 не прорезался 9–13 мес. 10 11
М2 прорезается М3 не прорезался 15–18 мес. 9 9
М2 прорезался М3 не прорезался 18–28 мес. 20 23
М3 прорезается или только прорезался 2,5–3 года 10 11
М3 прорезался 3–4 года 2 3

5–6 лет 2 3
7–10 лет 5 6
12–15 лет 6 7
Старше 15ти лет 11 13



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

567

На участке 12, в яме 3 обнаружен крупный фрагмент черепа с прямым междурожьем и некрупны-
ми рогами (рис. 9). На участке 82 в сооружении 2 обнаружены череп и дистальные части конечно-
стей крупной особи, предположительно быка домашнего. Точное определение вида затруднено, так 
как череп был сильно раздроблен. Все кости принадлежали особи в возрасте примерно 18–28 месяцев 
(М3  не  прорезался), диафизы метаподий ещё не срослись с дистальными эпифизами, то есть рост ко-
стей животного ещё продолжался. 

Мелкий рогатый скот представлен обычными видами: овца домашняя (Ovis aries) и коза домашняя 
(Capra hircus). Всего обнаружено 3832 фрагмента костей, из которых лишь третью часть представилось 
возможным определить до вида: 974 кости (76%) – овца домашняя и 307 костей (24%) – коза домашняя. 

Рост овец установлен для 11 особей: 51, 53, 55, 55, 57, 62, 67 см в холке, то есть довольно мелкие.
Возраст определён в основном по состоянию зубной системы, целых фрагментов трубчатых костей 

крайне мало. Исходя из анализа зубной системы, устанавливается, что около 70% овец забивалось 
в  возрасте до 2-х лет (табл. 3). Основной забой производился в возрасте около 2-х лет, то есть весной. 
Хотя обычно забой овец на мясо производится в возрасте около 1 года, так как далее держать их зача-
стую невыгодно. Среди особей, достигших взрослого возраста (более 2-х лет) пик забоя приходится на 
возраст 6–10 лет. 

Таблица 3. Возраст овцы домашней по состоянию зубной системы.
Table 3. Age distribution of domestic sheep (Ovis aries) based on dental analysis.

Состояние зубной системы овцы домашней Возраст Количество
абс. %

М1 не прорезался до 3-х мес. 4 2
М1 прорезается около 3-х мес. 12 4
М1 прорезался, М2 не прорезался 3–12 мес. 39 15
М2 прорезался М3 не прорезался 13–18 мес. 23 9
М3 прорезается или только что прорезался 19–24 мес. 105 40
М3 прорезался 2–3 года 13 5

4–5 лет 11 4
6–8 лет 24 9
8–10 лет 23 9
10–12 лет 8 3
более 12 лет 3 1

Всего 265 100

В XIX в. многие семьи местного населения имели соотношение овец к козам в стаде 3:1. Чеченцы 
занимали ведущее место в разведении коз на Северном Кавказе. Традиционно козлов ставили во главе 
овечьего стада. От коз надаивали до 45 вёдер молока в год, что больше, чем от коровы, причём молоко 
было высокой жирности, до 4,5%. Коз раз в год стригли, получая около 700 грамм шерсти от одной 
особи [13].

Крупных фрагментов трубчатых костей для определения возраста коз мало, рост определён для 
5  особей: 58, 61, 62, 65, 71 см в холке. Такой рост имеют козы большинства современных пород. Анали-
зируя состояние зубных систем, можно отметить, что в основном забивали особей в возрасте от 5  меся-
цев до 2-х лет, в разное время года (табл. 4).

Таблица 4. Возраст по состоянию зубной системы козы домашней.
Table 4. Age distribution of domestic goat (Capra hircus) based on dental analysis.

Состояние зубной системы козы домашней Возраст Количество челюстей
абс. %

М1 не прорезался до 3-х мес. 4 7
М1 прорезается 3–4 мес. 7 13
М1 есть,  М2 не прорезался 5–8 мес. 11 21



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

568

М2 есть М3 не прорезался 9–18 мес. 11 21
М3 прорезается или только что прорезался 19–24 мес. 10 18
М3 прорезался 4–5 лет 3 6

6–8 лет 3 6
8–10 лет 2 4
10–12 лет 2 4
Всего 53 100

Свинья домашняя (Sus scrofa domesticus). В разных местах раскопа найдено 28 костей свиньи до-
машней, что в целом составляет 0,5% от общего количества костей сельскохозяйственных млекопита-
ющих.

Лошадь домашняя (Equus caballus). Костей обнаружено немного (n = 425): в сооружениях – 4,4%, 
в  ямах – 6%, в пластах – 6,2% от общего количества костей сельскохозяйственных млекопитающих. 
Лошадь очень ценилась, её чаще всего использовали как вьючное, ездовое животное. Среди костей 
обнаружено лишь 5 зубов от молодой особи, все остальные кости – исключительно от взрослых живот-
ных. Вероятно, в пищу конина употреблялась редко, забивались лошади, выбракованные по тем или 
иным причинам. Относительно целых фрагментов челюстей было лишь 14, поэтому делать выводы 
о  времени забоя не целесообразно. Рост установлен для трёх особей: 138 см в холке – среднерослая; 
138  см в холке – среднерослая, полутолстоногая; 146 см в холке – рослая.

Промеры костей приведены в таблице 9. В таблицу включены промеры тех костей, количество из-
меряемых целых костей или их фрагментов которых было более 10.

Обсуждение

Соотношение костей сельскохозяйственных животных представлено на рис. 10. Преобладают кости 
крупного и мелкого рогатого скота, но их соотношение различно:

– в сооружениях костей крупного и мелкого рогатого скота примерно одинаково: 46,1% и 48,7% со-
ответственно;  

– в ямах количество костей мелкого рогатого скота почти в 2 раза больше, чем количество костей 
крупного рогатого скота; 

– количество костей в целом в пластах значительно меньше, и кости более раздроблены, поэтому 
их  соотношение может быть в определённой степени случайно. 

На одноимённых костях крупного и мелкого рогатого скота находится разное количество мяса. Для 
подсчета относительного объема мяса каждого вида млекопитающих необходимо ввести переменную, 
которая бы позволяла оценить разницу весовых показателей у представителей разных видов по мето-
дике Е.Е. Антипиной [14]. Соотношение по весу туш сельскохозяйственных животных – их кратность  – 
и является таким коэффициентом (табл. 5).

Таблица 5. Расчёты коэффициента.
Table 5. Coefficient calculations.

В
ид

ы
 

м
ле

ко
пи

та
ю

щ
их

Ро
ст

М
ас

са
вз

ро
сл

ы
х 

ос
об

ей

К
ол

ич
ес

тв
о 

м
ол

од
ы

х 
ос

об
ей

М
ас

са
 о

со
би

, в
 

ср
ед

не
м

М
ас

са
 с

ке
ле

та
, к

г

М
ас

са
 к

ож
и,

 к
г

М
ас

са
 м

яс
а 

бе
з 

м
ас

сы
 с

ке
ле

та
 и

 
ко

ж
и

К
оэ

ф
ф

иц
ие

нт

Бык домашний 114 400 20% 360 73 25 262 11
Овца домашняя 57 40 20% 35 10 2 23 1



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

569

Коза домашняя 63 40 80% 20 10 2 8 0,3
Свинья 

домашняя – 150 80% 100 10 5 85 4

Лошадь 
домашняя 141 330 10% 310 71 16 223 10

Таблица 6. Расчёт относительного объёма мяса, потребляемого населением.
Table 6. Estimated relative volume of meat consumption by the settlement 
population.

Группы 
млекопитающих

Количество 
костей Коэффициент Виды мяса

Относительные 
объёмы 

потребления мяса
абсолютный %

КРС 2951 11 Говядина 3261 80
Овца и коза 3832 1 Баранина и 

козлятина 3832 9

Свинья 28 4 Свинина 112 0,3
Лошадь 425 10 Конина 4250 11

В соответствии с проведенными расчётами можно сделать вывод, что население питалось в основ-
ном говядиной, другие виды мяса использовали редко (табл. 6). 

Соотношение более ценных в мясном отношении частей туши и менее ценных у крупного и мелкого 
рогатого скота практически одинаково (табл. 7). Это обычно свидетельствует о том, что скот разводил-
ся и использовался на мясо непосредственно на поселении. Количество костей лошади, на которых 
находится большее количество мяса несколько больше (57%), чем менее ценных. Вероятно, некоторое 
количество конины закупали, но количество костей лошади небольшое, разница более и менее ценных 
фрагментов небольшая, поэтому такой вывод следует считать преждевременным. Костей свиньи край-
не мало для вывода, что свинина закупалась.

Таблица 7. Представленность разных отделов скелета в остеологических 
материалах, в %.
Table 7. Percentage representation of different skeletal elements in osteological 
materials.

Отделы скелета Бык 
домашний

Овца или 
коза

Свинья 
домашняя

Лошадь 
домашняя

Ч
ас

ти
 т

уш
и 

в 
м

яс
но

м
 о

тн
ош

ен
ии

 

м
ал

оц
ен

ны
е

Голова (череп, рога, нижние 
челюсти)

18,4 31,1 0,0 8,6

Зубы 11,8 12,8 4,0 23,3
Кости запястья и предплюсны 
(включая таранную и пяточную)

12,3 8,2 8,0 5,5

Дистальные части конечностей 
(метаподии, фаланги)

5,6 1,7 12,0 5,5

Всего 48,1 53,8 24,0 42,9

бо
ле

е 
це

нн
ы

е

Туловище (позвонки, рёбра) 24,4 20,5 12,0 47,0
Плечо (лопатка, плечевая, 
лучевая, локтевая)

16,3 13,4 36,0 4,1

Бедро (тазовая, бедренная, 
берцовая)

11,3 12,4 28,0 6,0

Всего 51,9 46,2 76,0 57,1



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

570

Ряд костей (рёбра, позвонки), а также многие мелкие фрагменты костей коз и овец неотличимы. 
Поэтому приходится при ряде анализов объединять кости овец, кости коз и те фрагменты, которые 
в  равной степени можно отнести к овцам или козам. Если же сравнить соотношение костей разных 
отделов, то получается следующая картина (табл. 8).

Количество найденных рогов коз естественно больше, так как у коз и самцы, и самки – рогатые. 
У  овец у одних пород рогатые только самцы, у других и самцы, и самки безрогие, более того – у ряда 
пород пол и наличие рогов не связаны друг с другом.

Соотношение количества костей разных частей тела у овец и коз из раскопа относительно сходно, 
что свидетельствует об их сходном использовании.

Таблица 8. Соотношение отделов скелетов овец и коз, в %.
Table 8. Percentage ratio of skeletal elements of sheep and goats.

Части скелета Овца 
домашняя

Коза 
домашняя

Кости головы 62 68
Дистальные части конечностей: 
метаподии, запястные, 
предплюсневые, фаланги

12 15

Крупные кости конечностей: 
лопаточная, тазовая, плечевая, 
лучевая, локтевая, бедренная, 
берцовая

26 17

Следы заболеваний, проявившиеся на костях, обнаружены у 14 млекопитающих:
– деформация первой фаланги у одной особи быка домашнего и деформация второй фаланги у дру-

гой особи быка домашнего вследствие нагрузки при жизни;
– перелом и срастание ребра у особи мелкого рогатого скота и у одной особи собаки:
– лошадь домашняя – артроз, плюсневая кость срослась с двумя предплюсневыми; лошадь, несо-

мненно, хромала;
– деформация нижней челюсти у овцы домашней (n = 7), козы домашней (n = 1), быка домашнего 

(n = 1). Интерес представляет существенное количество деформированных челюстей. Вероятнее всего, 
происходило травмирование мягких тканей остями зерновых или колючками растений. Далее, вслед-
ствие возникшего абсцесса, который не лечился, и в результате последующего длительного гниения 
деформировалась кость челюсти.

Индекс раздробленности (ИР) костей млекопитающих (количество костей в 1 куб. дм) почти одина-
ковый на разных участках поселения: в сооружениях ИР=10–20; в пластах ИР=10–20; в большинстве 
ям ИР=7–15, (в отдельных ямах 20–25). Существенно ИР отличается в ямах 1 (участок 81/89) и 2 (уча-
сток 120). В яме 1 ИР=45, т.е. по каким-то пока не ясным причинам сюда попали более мелкие фрагмен-
ты костей. В яме 2 кроме типичных пищевых отходов – костей со следами разрубов было много целых 
скелетов или крупных фрагментов скелетов. Обычно индекс раздробленности определяется традици-
ями, способом приготовления мяса, размерами посуды для приготовления пищи, стандартизированы 
рынком, если мясо продавалось [8], но также и факторами внешнего воздействия.  

На значительном количестве костей (268 фрагментов) имеются следы огня. Часть костей (n = 162) 
имеют черную окраску, что обычно характерно для горелых костей в условиях с большим доступом 
кислорода (например, в костре) и часть костей (n = 106) имеют коричневую окраску. Коричневая окра-
ска возникает при высоких температурах в условиях закрытого огня (например, в печи). Вместе с тем 
на окраску горелых костей оказывает длительность пребывания костей в огне. В основном кости со-
ставляют пищевые отходы, на это указывают размеры фрагментов, наличие разрубов.

Некоторые обнаруженные кости животных имели следы обработки. Рога коз были или отпилены, 
или отрублены, вероятнее всего, именно отрублены небольшим с острым лезвием (топором). Предпо-
ложительно, отрубленные рога не являлись заготовками, и они выбрасывались. Всего отмечено отру-
бленных рогов: бык – 4, овца – 6, коза – 43.

Из трубчатых костей домашних животных изготавливали трубочки, вероятно, для отвода мочи 



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

571

у   младенцев. Лопатки мелкого рогатого скота использовались как «гадальные». На Кавказе было 
широко распространено гадание на бараньей лопатке [15]. Для этого следовало тщательно освободить 
лопатку от мышечных волокон («объесть» лопатку), затем посмотреть на свет и, судя по появившимся 
контурам (затемнениям, пятнам), можно было представить «картинку будущего». Затем надо было 
сломать (вырезать) эту часть лопатки, чтобы никто другой не подсмотрел, тогда желаемое сбудется. 
Ломали руками, или вырезали ножом.

В общей сложности 123 кости имеют следы обработки (табл. 9). Это или заготовки, или отходы при 
изготовлении орудий труда. 

Таблица 9. Кости, имеющие следы обработки.
Table 9. Bones exhibiting evidence of processing.

Х
ар

ак
те

р 
об

ра
бо

тк
и

К
ру

пн
ы

е 
м

ле
ко

пи
та

ю
щ

ие

С
ре

дн
ие

по
 р

аз
м

ер
у

Б
ы

к 
до

м
аш

ни
й

О
вц

а 
ил

и 
ко

за

О
вц

а 
до

м
аш

ня
я

К
оз

а 
до

м
аш

ня
я

Л
ош

ад
ь 

до
м

аш
ня

я

О
ле

нь
 б

ла
го

ро
дн

ы
й

Следы 
обработки 2

Ребро – 1 
рог – 1

лопатка – 3
метаподия 

– 1
пястная – 1

нижняя 
челюсть – 5

Метаподия 
– 1

Рог 
– 11

«Гадальная» 5 Лопаточная 
– 1

Отпилены

н. челюсть 
– 1

рог – 7
плюсневая 

– 3

Рог – 4 Пястная 
– 2

Рог 
– 10

Трубочка для 
мальчика-
младенца

Берцовая 
– 7

Берцовая 
– 15

Шлифованные
Таранная 

– 2
Ребро – 1

Таранная 
– 1

Таранная – 1
Берцовая 

– 3
Таранная 

– 2

Затёртые

Пястная – 1
Берцовая 

– 1
Таранная 

– 4
Плюсневая 

– 1
Бедренная 

– 1

Тазовая – 1
Плечевая 

– 1
Таранная 

– 4
Берцовая 

– 1

Отверстия 
просверлены

Таранная 
– 1 Пястная – 1

Берцовая – 
2, нижняя 

челюсть – 1

Плюсневая 
– 1, 

берцовая 
– 1

Срез Плюсневая 
– 1

Лучевая – 1
Лопаточная 

– 1

Пластинка 1, таранная 
– 1

Рог 
– 1



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

572

Насечки 1
Подвески 2
Всего 1 2 36 13 37 8 4 22

Выводы

Таким образом, анализ костных остатков поселения Верхненойберское 1 позволяет сделать некото-
рые выводы о типе хозяйствования населения равнинной части Чечни в XVII – первой половине XIX в. 
На исследованной территории в небольшом количестве найдены кости диких млекопитающих, таких 
как олень благородный, лисица обыкновенная, косуля, заяц, кабан, лесная кошка. Немногочислен-
ность этих находок свидетельствует о том, что роль охоты на диких животных в обеспечении мясной 
пищей людей поселения была невелика.

В коллекции преобладают кости домашних копытных, среди которых наиболее высокая доля остат-
ков мелкого рогатого скота – около 50%, несколько меньше доля остатков крупного рогатого скота 
– около 40%, лошадей – 10%, кости свиньи – единичны. В мясном потреблении поселения доминиро-
вала говядина – 80%. Судя по соотношению более ценных и менее ценных в мясном отношении частей 
туши, мясо производилось и потреблялось непосредственно на поселении. В целом можно утверждать, 
что одним из важных аспектов хозяйственной деятельности населения являлось специализированное 
разведение крупного рогатого скота.  

Забой молодняка крупного и мелкого рогатого скота был наибольшим в возрасте около 2х лет, мо-
лодняк лошадей, видимо, забивали в исключительных случаях, следовательно, такой тип хозяйствова-
ния следует признать «устойчивым воспроизводством». Использование крупного рогатого скота пред-
ставляло собой преимущественно мясомолочное направление и, прежде всего, молочное направление. 
Мелкий рогатый скот разводили в равной степени для получения шерсти, молока, мяса и шкур.

Кости домашних животных использовались для изготовления простейших бытовых предметов, та-
ких как мочеотводные трубки, подвески и «гадательные» лопатки. Следов развитого косторезного про-
изводства, характерного для Средневековья, не обнаружено. 

Отличительной чертой костной коллекции Верхненойберского 1-го поселения является обилие 
костей собак, в том числе и целых их скелетов. Однако, причины массовой гибели собак достоверно 
не  известны.



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 										                      V. 21. № 3. 2025

573

Таблица 10. Промеры костей (мм) и их индексы (в %).

Table 10. Bone measurements in mm and their indices in percentage.

Бык 
домашний

Роговые 
стержни

Обх.осн Б.дм осн М.дм осн Инд.упл

Макс 170 60 48 100
Мин 118 38 36 73,7
в среднем 148,5 50,3 43,3 87,0
n 11 11 11 11
Ниж.
челюсть

Пр+к Ал.пр Ал.к Дл М3 Ш.М3 В.М3

Хср 130,4 48,3 81,1 34,7 14,8 36,9
±m 5,1 2,0 2,1 0,7 0,6 2,1
Макс 160 58 102 44 27 55
Мин 107 35 70 30 12 13
n 9 11 15 27 27 27
Лопаточная Гр/суст Шшейк Пшейк Швент Бд с вп Мд с вп Инд.

Бд с вп
Инд.
Мд.свп

Инд
.Шшейк

Хср 48,9 47,4 22,6 54,5 45,8 38,7 88,9 85,2 96,2
±m 2,7 3,0 1,3 3,6 2,9 2,5 7,8 2,6 6,4
Макс 70 72 37 75 62 52 177,8 111,1 138,1
Мин 38 18 16 18 18 20 40 70,2 42,9
n 13 16 16 17 17 17 17 17 13
Плечевая Шнк Шнбл Мп.нбл Сер.п Инд.

Мед.п
Инд.
сер.п

Шнк Шнбл Мп.нбл

Хср 75,3 68,3 39,0 29,9 57,2 43,9 75,3 68,3 39,0



История, археология и этнография Кавказа											                       Т. 21. № 3. 2025

574

Макс 87 77 45 33 61,8 47,1 87 77 45
Мин 68 60 33 27 49,3 40 68 60 33
n 13 13 13 12 13 12 13 13 13
Лучевая Дл.п Швк Швсп Мп.всп Лп.всп Инд.

Швсп
Инд.
Мп.всп

Инд.
Лп.всп

Хср 270–300 73,0 66,6 34,5 22,8 87,6 51,9 66,3
±m 0,7 0,6 0,6 0,7 0,3 0,5 1,1
Макс 84 77 42 32 98,6 58,8 88,9
Мин 65 60 29 18 85,5 46,0 53,7
n 22 25 27 27 22 22 23
Пястная Дл.пп Швк Пвк Шдиаф Пдиаф Шнк Пнк ШголМ Инд.Швк Инд.Пвк Инд.

Шдиаф
Инд.
Пдиаф

Инд.Шнк Инд.Пнк

Хср 186,5 55,9 33,0 33,3 24,4 58,3 31,2 24,6 30,5 59,6 18,0 74,6 32,0 53,8
±m 3,5 1,3 0,7 1,8 1,0 2,1 0,9 0,7 0,8 0,8 0,7 3,3 1,1 0,6
Макс 200 67 40 41 29 72 37 28 34,0 66,7 20,8 103,8 36,9 58
Мин 163 48 28 26 20 49 27 21 26,7 55,6 14,4 65 26,2 50,7
n 13 22 22 12 12 17 17 15 11 18 11 11 11 15
Хср 186,5 55,9 33,0 33,3 24,4 58,3 31,2 24,6 30,5 59,6 18,0 74,6 32,0 53,8
±m 3,5 1,3 0,7 1,8 1,0 2,1 0,9 0,7 0,8 0,8 0,7 3,3 1,1 0,6
Берцовая Шнк Пнк Инд.Пнк
Хср 59,0 43,2 73,5
±m 2,1 1,2 1,3
Макс 77 52 81,4
Мин 48 36 62,3
n 16 16 16
Таранная Нар.дл Вн.дл Швк. Шнсбл Инд.

Шнсбл
Хср 60,9 55,9 38,8 38,8 63,8
±m 1,2 1,2 0,9 0,9 0,7



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 										                      V. 21. № 3. 2025

575

Макс 80 72 53 50 70,5
Мин 53 48 33 28 49,1
n 27 27 27 27 27
Плюсневая Дл.пп Ш.вк П.вк Ш.дф П.дф Ш.нк П.нк ШголМ Инд.Швк Инд.Пвк Инд.

Шдф
Инд.Пдф ИндШнк Инд.Пнк

Хср 207,6 45,1 42,5 27,4 27,1 52,4 28,8 22,5 22,0 88,4 15,7 90,6 51,2 55,5
±m 8,1 1,4 1,2 1,5 1,3 2,2 0,8 0,7 0,6 6,6 2,6 8,6 13,6 1,2
Макс 225 53 49 35 33 65 36 27 23,6 100,0 29,6 109,1 110,0 61,4
Мин 175 38 35 22 20 41 24 19 19,7 13,6 11,6 20,7 22,9 47,6
n 7 15 15 12 12 15 15 15 7 13 7 10 9 15
1-я фаланга Дл.нб Дл.пп Дл.ср Ш.вк П.вк Шдф Пдф Шнк Пнк Инд.Швк Инд.Пвк Инд.

Шдф
ИндПдф ИндШнк

Хср 56,4 54,9 49,2 27,6 30,0 24,4 19,3 26,8 20,8 49,0 109,2 43,1 79,7 47,5
±m 0,8 0,7 0,7 0,6 0,5 0,5 0,3 0,7 0,5 0,8 1,4 0,8 1,2 1,1
Макс 67 64 62 35 34 30 23 39 32 60 126,1 56 95,7 68,4
Мин 49 48 43 22 25 20 16 21 17 41,8 94,3 37,5 67,9 39,6
n 34 34 34 34 34 33 32 33 31 34 34 33 32 33
2-я фаланга Дл.нб Дл.пп Дл.ср Швк Шнк Инд.Швк Инд.Шнк
Хср 40,9 39,6 35,3 28,7 24,9 70,7 61,0
±m 1,0 0,9 0,9 0,8 0,7 0,9 1,1
Макс 54 52 47 38 32 81,6 71,1
Мин 35 34 30 23 20 64,8 50
n 24 24 24 23 24 23 24
3-я фаланга Дл.пд Ш Выс Выс.м Дл пп
Хср 64,8 22,3 32,2 37,8 50,0
±m 2,6 0,6 0,7 1,0 1,7
Макс 76 26 35 43 57
Мин 54 20 28 33 43



История, археология и этнография Кавказа											                       Т. 21. № 3. 2025

576

n 12 12 12 12 12

Овца 
домашняя
Роговые 
стержни

Б.крив Дл.хрд Обх.осн Б.дм осн М.дм осн Инд.упл Инд.мас

260–350 100–140 135–160 48–57 35–40 66–74 43–79
Ниж. 
челюсть

Выс.в Вмщ Дл.мщ Дл.нч Ал.н Пр+к Ал.пр Ал.к Дл М3 Ш.М3 В.М3

Хср 90,2 64,9 177,3 161,4 116,1 70,6 22,4 47,9 22,7 8,8 28,7
±m 1,1 1,1 1,9 2,2 1,6 0,5 0,3 0,4 0,3 0,2 0,6
Макс 102 88 200 187 154 78 39 63 37 18 59
Мин 80 55 151 123 100 62 17 40 17 7 17
n 27 31 33 34 41 101 107 117 124 124 114
Лопаточная Дл.нб Шнб Гр/суст Шшейк Пшейк Швент Бд с вп Мд с вп Инд.

Бд с вп
Инд.
Мд.свп

Инд.
Шшейк

Хср  137,7 86,2 22,3 19,9 11,5 32,9 27,1 22,8 82,5 84,2 89,6
±m 3,4 2,0 0,6 0,4 0,2 0,5 0,5 0,8 1,3 3,1 1,7
Макс 150 90 29 24 13 37 31 34 83,8 109,7 82,8
Мин 125 80 19 18 10 30 23 20 76,7 87,0 94,7
n 7 6 16 16 17 17 17 17 17 17 16

Плечевая Шнк Шнбл Мп.нбл Сер.п
Инд.
Мед.п

Инд.
сер.п

Хср 31,7 29,8 19,3 14,9 65,1 50,2
±m 0,7 1,0 0,5 0,5 1,2 1,1
Макс 37 35 23 17 77,3 59,1
Мин 29 22 17 13 62,5 45,2
n 12 12 12 12 12 12
Лучевая Дл.п Швк Швсп Мп.всп Лп.всп Шдиаф Пдиаф Инд.Швк Инд.

Шдиаф
Инд.
Швсп

Инд.
Мп.всп

Инд.
Лп.всп



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 										                      V. 21. № 3. 2025

577

Хср 148 33,3 30,4 16,1 13 16,9 10,2 22,5 11,1 91,4 53,0 80,7
±m 6,7 0,7 0,6 0,4 0,4 0,5 0,6 0,6 0,4 0,8 0,8 1,9
Макс 170 37 35 18 15 20 13 24,2 12,2 96,8 57,1 93,75
Мин 132 30 28 13 10 15 8 21,8 10 85,3 46,4 68,75
n 6 15 15 15 15 12 12 5 6 15 15 15
Пястная Дл.пп Швк Пвк Шдиаф Пдиаф Шнк Пнк ШголМ

109–128 23–29 17–20 13–20 9–12 25–27 14–17 11–13
Берцовая Шнк Пнк Инд.Пнк
Хср 28,3 21,3 75,2
±m 0,7 0,8 1,7
Макс 31 21 74,1
Мин 24 18 67,7
n 14 14 14
Таранная Нар.дл Вн.дл Швк. Шнсбл
Хср 29,8 28,3 20,5 19,1
±m 0,4 0,4 0,5 0,3
Макс 34 32 28 22
Мин 27 26 18 18
n 18 18 18 18
Плюсневая Дл.пп Швк Пвк Шдф Пдф Инд.Швк Инд.Пвк Инд.

Шдф
Инд.Пдф

Хср 112,3 21,3 20,8 12,2 10,7 20,5 97,4 11,0 87,8
±m 1,5 1,6 1,5 0,2 0,4 4,3 0,9 0,3 4,0
Макс 114,0 31,0 30,0 13,0 12,0 27,4 100,0 11,4 100,0
Мин 110 18 17 12 10 15,8 94,4 10,6 76,9
n 3 9 9 6 6 3 9 3 6
Роговые 
стержни

Б.крив Дл.хрд Обх.осн Б.дм осн М.дм осн Инд.упл Инд.мас



История, археология и этнография Кавказа											                       Т. 21. № 3. 2025

578

Хср 222,3 174,6 111,3 41,9 29,7 71,4 50,8
±m 16,5 15,6 6,4 2,6 1,8 2,5 2,1
Макс 310 240 150 58 44 96,6 58,8
Мин 155 66 70 29 20 60,6 40,3
n 11 11 14 14 14 14 11
Ниж.
челюсть

Выс.в Вмщ Дл.мщ Дл.нч Ал.н Пр+к Ал.пр Ал.к Дл М3 Ш.М3 В.М3

Хср 90,8 66,4 173,5 162,8 115,1 68,3 21,5 46,0 22,3 8,2 28,4
±m 1,7 1,7 2,6 1,9 1,4 0,7 0,5 0,4 0,8 0,3 1,1
Макс 103 78 195 180 125 73 25 50 34 14 45
Мин 83 58 158 153 108 63 18 41 17 7 19
n 15 17 17 17 15 23 25 25 25 25 25
Таранная Нар.дл Вн.дл Швк. Шнсбл Инд.

Шнсбл
Хср 29,1 27,8 20,1 19,8 68,0
±m 0,6 0,6 1,1 1,0 2,8
Макс 31 30 29 28 93,3
Мин 26 25 16 17 61,3
n 11 11 11 11 11

Собака
Лопаточная Дл. нб Шнб Гр/суст Шшейк Пшейк Швент Бд с вп Мд с вп Инд.Бд 

с вп
Инд.
Мд.свп

Инд.
Шшейк

Хср 137,1 68,5 9,8 26,2 11,9 30,5 27,2 19,0 89,3 70,0 270,0
±m 2,9 2,0 0,3 0,7 0,3 0,5 0,5 0,3 1,0 1,2 10,2
Макс 160 80 12 32 15 34 31 22 96,8 80,0 371,4
Мин 120 57 7 21 10 27 24 17 82,8 60,7 208,3
n 14 13 19 19 19 18 18 18 18 18 19



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 										                      V. 21. № 3. 2025

579

Плечевая Дл Швк Шдиаф Шнк Шнбл Мп.нбл Сер.п Инд.
Мед.п

Инд.
сер.п

Хср 175,5 30,6 41,9 13,7 14,1 34,5 24,4 21,3 13,8
±m 4,1 0,7 1,0 0,3 0,5 0,7 0,4 0,6 0,3
Макс 213 36 50 17 19 41 28 28 15
Мин 152 26 38 12 13 30 21 18 12
n 14 14 11 15 14 16 16 16 16
Лучевая Дл.п Швк Швсп М.п.всп Л.п.всп Шдиаф Пдиаф Инд.Швк Инд.

Шдиаф
Инд.
Швсп

Инд.
Мп.всп

Инд.
Лп.всп

Хср 171,6 18,8 12,4 13,1 9,4 23,4 13,1 47,2 11,1 19,2 29,3 72,3
±m 3,5 0,3 0,2 0,4 0,3 0,9 0,4 4,8 0,3 6,4 8,4 2,9
Макс 212 21 14 17 13 29 16 68,3 14,3 70,6 100 108,3
Мин 157 17 11 12 8 13 10 10,1 7,7 7,1 11,8 60
n 16 16 16 16 16 16 16 16 16 16 16 16
Берцовая Дл.п Швк Пвк Шдиаф Пдиаф Шнк Пнк Инд.Пнк
Хср 186,6 34,2 35,2 13,2 12,0 23,2 16,6 72,0
±m 4,5 0,5 0,5 0,3 0,4 0,7 0,4 1,5
Макс 215 37 38 14 15 27 20 81,8
Мин 168 31 32 11 10 20 15 62,5
n 13 13 13 14 14 13 13 13



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

580

Рис. 1. Карта Чеченской республики с указанием места работ по проекту 
«Строительство и реконструкция автомобильной дороги М-29 «Кавказ» – из Краснодара через Грозный, Махачкалу 

до границы с Азербайджанской Республикой» на участке обхода г. Гудермес, Чеченская Республика

Fig. 1. Map of the Chechen Republic indicating the location of the project work 
“Construction and Reconstruction of the M-29 ‘Kavkaz’ Highway – from Krasnodar through Grozny and Makhachkala 

to the border with the Azerbaijan Republic” on the bypass section of Gudermes, Chechen Republic



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

581

Рис. 2. Общий вид с юга на зону раскопок поселения Верхненойберское 1 (аэрофото)

Fig. 2. General view from the south of the Verkhnenoyberskoye 1 settlement excavation zone (aerial photograph)

Рис. 3. Яма 2 на участке 2 в процессе раскопок

Fig. 3. Pit 2 on Section 2 during excavation



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

582

Рис. 4. Яма 2 на участке 2 после выборки, вид с юга

Fig. 4. Pit 2 on Section 2 after excavation, view from the south

Рис. 5. Скелеты собак из ямы 2 на участке 2

Fig. 5. Dog skeletons from Pit 2 on Section 2



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

583

Рис. 6. График варьирования размеров костей собак

Fig. 6. Graph of variation in dog bone sizes



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

584

Рис. 7. Черепа крупной, средней и маленькой собак 
в различных проекциях

Fig. 7. Skulls of large, medium, and small dogs in various projections



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

585

Рис. 8. Скелеты собак из различных частей зоны раскопок

Fig. 8. Dog skeletons from different parts of the excavation zone



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

586

Рис. 9. Фрагмент черепа быка из ямы 3 на участке 12

Fig. 9. Fragment of a bull skull from Pit 3 on Section 12

Рис. 10. Соотношение костей сельскохозяйственных животных

Fig. 10. Proportions of bones from domestic animals



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

587

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Калоев Б.А. Скотоводство народов Северного Кавказа с 
древнейших времен до начала XX века. М.: Наука, 1993. 233 с.

2. Ebersbach R., Von Bauern und Rindern. Basler Beitrage zur 
Archaologie // Basel: Schwabe & C°, 2002. Bd. 15. 263 S.

3. Коробов Д.С. Система расселения алан Центрального 
Предкавказья в I тыс. н.э. (ландшафтная археология 
Кисловодской котловины). М.; СПб.: Нестор-История, 2017. Т. 
1. С. 199–214.

4. Березин Я.Б., Швырева А.К. Фауна поселения Энергетик 
II–IV вв. на Пятигорье (по данным раскопок 2001 года) // 
Материалы по изучению историко-культурного наследия 
Северного Кавказа. М.: Памятники исторической мысли. 
2007. Вып. VII. С. 208–217.

5. Ахмаров А.У., Мягкова Ю.Я. Результаты изучения 
остеологического матриаов из раннесредневекового 
поселения аланской культуры Хамби-Ирзи 3 // Вестник 
Академии наук Чеченской Республики. 2024. №4 (67). С87-99. 
DOI: 10.25744/vestnik.2024.4.67.013.

6. Мягкова Ю.Я. Результаты исследования 
остеологического материала из Хумаринского городища 
// Хумаринское городище. Итоги междисциплинарных 
исследований. М.: Институт археологии РАН, 2020. С. 124–
150.

7. Антипина Е.Е. Современная археозоология: задачи и 
методы исследования // Междисциплинарная интеграция в 
археологии (по материалам лекций для аспирантов и молодых 
сотрудников). Отв. ред. Е.Н. Черных, Т.Н. Мишина. М.: ИА 
РАН, 2016. С. 96–117.

8. Яворская Л.В. Археозоологическое исследование 
поселения Жемчужина-I и вопросы экономики юго-
восточного Крыма в Золотоордынский период // Поволжская 
археология. № 2 (32). 2020. С. 170–179.

9. Громова В.И. Определитель млекопитающих СССР по 
костям скелета // Труды комиссии по изучению четвертичного 
периода. Т. 9. Вып. 1. Л.: Изд-во АН СССР, 1950. – 239 с.

10. Громов И.М., Соколов И.И., Новиков Г.А., Гуреев А.А., 
Стрелков П.П. Млекопитающие фауны СССР. Определители 
по фауне СССР. М.-Л.: Изд-во АН СССР, 1963. Вып.1. – 638 с.

11. «Сахих» Муслима. Краткое изложение, составленное 
имамом аль-Мунзири. Пер. А. Нирша. Москва: Ummah, 2023. 
– 1600 с.

12. Цалкин В.И. Изменчивость метаподий и ее значение 
для изучения крупного рогатого скота древности // Бюллетень 
МОИП. отдел биологии. № 1. 1960. С. 100–126.

13. Ибрагимова З.Х. Мир чеченцев. ХIХ век. М.: 
ПРОБЕЛ-2000. – 1014 с.

14. Антипина Е.Е. Мясные продукты в средневековом 
городе – производство или потребление? // Археология и 
естественнонаучные методы. М.: Языки славянской культуры, 
2005. С. 181–190.

15. Парастаева И. Гадание на бараньей лопатке // 
Газета «Республика» 8.11.2020. https://respublikarso.org/cul-
ture/3371-gadanie-na-baraney-lopatke.html

Поступила в редакцию 15.12.2024 г. 
Принята в печать  13.05.2025 г. 
Опубликована 15.09.2025 г.

REFERENCES

1. Kaloev VA. Cattle breeding of the peoples of the North Cau-
casus from ancient times to the beginning of the twentieth centu-
ry. Moscow: Nauka, 1993. (In Russ)

2. Ebersbach R. Von Bauern und Rindern. Basler Beiträge zur 
Archäologie. Basel: Schwabe & C°, 2002.

3. Korobov DS. The settlement system of the Alans of the Cen-
tral Ciscaucasia in the 1st millennium AD (landscape archeology 
of the Kislovodsk Basin). Moscow; St. Petersburg: Nestor-History, 
2017. (In Russ)

4. Berezin YaB., Shvyreva AK. Fauna of the Energetik settle-
ment of the 2nd–4th centuries in Pyatigory (based on excavations 
in 2001). Materials on the study of the historical and cultural her-
itage of the North Caucasus. Moscow: Monuments of historical 
thought, 2007; 7: 208-217. (In Russ)

5. Akhmarov AU., Myagkova YuYa. Results of the study of os-
teological material from the early medieval settlement of the Ala-
nian culture Khambi-Irzi 3. Bulletin of the Academy of Sciences 
of the Chechen Republic. 2024; 4(67): 87-99. DOI 10.25744/vest-
nik.2024.4.67.013. (In Russ)

6. Myagkova YuYa. Results of the study of osteological material 
from the Khumarin settlement. Khumarin settlement. Results of 
interdisciplinary research. Moscow: IA RAS, 2020: 124-150. (In 
Russ)

7. Antipina EE. Modern archaeozoology: tasks and research 
methods. In: E.N. Chernykh, T.N. Mishina (eds.). Interdisciplin-
ary integration in archeology (based on lectures for graduate 
students and young employees). Moscow: IA RAS, 2016: 96-117. 
(In Russ)

8. Yavorskaya LV. Archaeozoological study of the settlement 
Zhemchuzhina-I and economic issues of the southeastern Crimea 
in the Golden Horde period. Volga Region Archeology. 2020; 
2(32): 170-179. (In Russ)

9. Gromova VI. Identification of mammals of the USSR by skel-
etal bones. Works of the commission for the study of the Quater-
nary period. Leningrad: USSR Academy of Sciences, 1950; 9(1): 
239. (In Russ)

10. Gromov IM., Sokolov II., Novikov GA., Gureev AA., Strelkov 
PP. Mammals of the fauna of the USSR. Keys to the fauna of the 
USSR. Moscow-Leningrad: USSR Academy of Sciences, 1963. (In 
Russ)

11. “Sahih” of Muslim. A summary compiled by Imam al-Mun-
ziri. Moscow: Ummah, 2023. (In Russ)

12. Tsalkin VI. Variability of metapodia and its importance for 
the study of ancient cattle. Bulletin of MOIP, Department of Biolo-
gy. 1960; 1: 100-126. (In Russ)

13. Ibragimova ZH. The Chechen world. XIX. Moscow: Pro-
bel-2000: 544-559. (In Russ)

14. Antipina EE. Meat products in a medieval city – produc-
tion or consumption? Archaeology and Natural Science Methods. 
Moscow: Yaziki slavyanskoi kultury, 2005: 181-190. (In Russ)

15. Parastaeva I. Fortune telling on a ram’s shoulder blade. 
Respublika. 11/8/2020. https://respublikarso.org/culture/3371-
gadanie-na-baraney-lopatke.html. (In Russ)

Received 15.12.2024
Accepted  13.05.2025
Published 15.09.2025



588

Исследовательская статья

Для цитирования:  // История, археология и этнография Кавказа. 2025 Т. 21. No  3. С. 228-
245. doi.org/10.32653/CH202228-245

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213588-599

ИСТОРИЯ, АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОГРАФИЯ КАВКАЗА. Т. 21. № 3. 2025. С. 588-599

Для цитирования: Куринских П.А. Этнические процессы в киберпространстве на примере 
шапсугов Западного Кавказа // История, археология и этнография Кавказа. 2025. Т. 21. No  3. 
С. 588-599. doi.org/10.32653/CH213588-599

ЭТНОГРАФИЯ

Куринских Полина Александровна
к. и. н., научный сотрудник
Лаборатория этносоциальных исследований
Субтропический научный центр Российской академии наук, Сочи, Россия 
polina_alexandrowna@mail.ru

ЭТНИЧЕСКИЕ ПРОЦЕССЫ В КИБЕРПРОСТРАНСТВЕ 
НА ПРИМЕРЕ ШАПСУГОВ ЗАПАДНОГО КАВКАЗА

Аннотация. В Сложность выявления этносоциальных процессов, протекающих в полиэтничных районах, 
определяет гибкость при выстраивании алгоритмов исследования и привлечении широкого спектра источников. 
В статье поднимается проблема соотнесения социально-экономических и культурных этнических процессов, ко-
торые отражаются в виртуальном и  реальном пространстве. Внимание акцентировано на методиках и алгоритмах 
исследования киберэтнографии и возможности их применения при изучении этносоциальных процессов, прояв-
ляющихся в формах социальной коммуникации в полиэтничных по составу сельских анклавах горных экосистем. 
Цель работы – определение информационной емкости кибер-источников и  техник исследования; их валидности 
на  основе анализа полевых этнографических материалов у шапсугов Западного Кавказа  – малочисленного ко-
ренного народа. Места исконного проживания и природопользования этого субэтноса адыгов прилегают к Сочин-
скому национальному парку, что определяет трансформацию системы и культуры жизнеобеспечения. Методами 
исследования стали контент-анализ, анализ фото- и видеоматериалов, представленных в киберпространстве (со-
циальные сети, блоги, официальные сайты учреждений), методы классической полевой работы: наблюдение, ин-
тервью, экспертный опрос. Автор пришел к выводу, что в настоящее время объектом киберэтнографии являются 
отдельные случаи проявления в сети Интернет «этничности» и процессов этнической самоидентификации. Основ-
ными методами в  имеющихся разработках являются опрос, интервью, контент-анализ, наблюдение, включенное 
наблюдение. Кейс шапсугов показал динамический характер изменения системы социальных коммуникаций, за-
трагивающей этнические интересы. На примере исследования особенностей традиционного природопользования 
и  культуры шапсугов Сочинского Причерноморья обозначен алгоритм выявления латентных этнических процес-
сов через синтез информации, локализованной в разноплановых источниках.  Доказано, что при исследовании эт-
носоциальных процессов, протекающих в удаленных горных поселениях, оптимально использование материалов 
полевой работы в сочетании с киберисточниками, которые органически вписываются в концепцию содержания 
и техник этнологических экспертиз. Использование принципа хронологических срезов открывает перспективы 
выявления этнических процессов и трендов.

Ключевые слова: этнические процессы; система жизнеобеспечения; культура жизнеобеспечения; традицион-
ная культура; локальные этнические группы; малочисленные коренные народы; шапсуги; национальные парки; 
киберэтнография; цифровая антропология

© Куринских П.А., 2025
© Дагестанский федеральный исследовательский центр РАН, 2025



589

Research paper

For citation:  . History, Archeology and Ethnography of the Caucasus. 2025. Vol. 21. N. 3. P. 228-245. 
doi.org/10.32653/CH202228-245

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213588-599

HISTORY, ARCHEOLOGY  AND ETHNOGRAPHY OF THE CAUCASUS. V. 21. № 3. 2025. P.  588-599

For citation:  P.A. Kurinskikh. Cyberethnography and ethnic identity: a case study of the Shapsugs 
of the Western Caucasus. History, Archeology and Ethnography of the Caucasus. 2025. Vol. 21. N. 3. 
P. 588-599. doi.org/10.32653/CH213588-599

ETHNOGRAPHY

Polina A. Kurinskikh
Cand. Sci., Researcher
Laboratory of Ethnosocial Research
Subtropical Research Center of RAS, Sochi, Russia
polina_alexandrowna@mail.ru

CYBERETHNOGRAPHY AND ETHNIC IDENTITY: 
A CASE STUDY OF THE SHAPSUGS 

OF THE WESTERN CAUCASUS

Abstract. The complexity of identifying ethnosocial processes in multiethnic areas requires flexible research algorithms 
and a wide array of sources. This article addresses the challenge of correlating socio-economic and cultural-ethnic processes 
as they are reflected in both virtual and real-world spaces. The focus is on the methods and algorithms of cyberethnographic 
research and their potential application in studying ethnosocial processes found in social communication forms within rural 
enclaves of multiethnic mountain ecosystems. The primary goal of this work is to determine the informational capacity and 
validity of cybersources and research techniques. This is achieved through an analysis of field ethnographic materials from 
the Shapsugs – a small, indigenous people of the Western Caucasus. The Shapsugs are a subethnos of the Adyghe whose 
traditional territories and resource management practices are located adjacent to the Sochi National Park, which has led 
to a transformation of their livelihood and culture. The research methods employed include content analysis of photo and 
video materials from cyberspace (social networks, blogs, and official institutional websites), as well as classic fieldwork 
techniques such as observation, interviews, and expert surveys. The author concludes that the object of cyberethnography 
is currently focused on individual cases of “ethnicity” and ethnic self-identification on the internet. The primary methods 
used in this field are surveys, interviews, content analysis, and observation. The case study of the Shapsugs revealed the 
dynamic nature of changes in social communication systems that affect ethnic interests. By examining the traditional 
nature management and culture of the Shapsugs in the Sochi Black Sea region, we have outlined an algorithm for 
identifying latent ethnic processes by synthesizing information from diverse sources. The study demonstrates that when 
researching ethnosocial processes in remote mountain settlements, it is most effective to combine fieldwork materials with 
cybersources, as they fit organically into the framework of ethnological examinations. The application of the principle of 
chronological sections further enhances the ability to identify ethnic processes and trends.

Keywords: ethnic processes; life support system; life support culture; traditional culture; local ethnic groups; small 
indigenous peoples; Shapsugs; national parks; cyberethnography; digital anthropology

© P.A. Kurinskikh, 2025
© Daghestan Federal Research Centre of RAS, 2025



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

590

Сочинское Причерноморье относится к районам с полиэтничным составом населения. Протека-
ющие на данной территории социальные и этнические процессы базируются на сложной системе 
коммуникаций, которая динамично меняется под воздействием внешних факторов. В этой связи 
важно отметить, что на  текущую этносоциальную обстановку наибольшее влияние оказывают скры-
тые элементы и отдельные типы системообразующих связей, что существенно сужает возможности 
научного прогнозирования. Таким образом, актуальным становится вопрос о привлечении интер-
нет-источников (материалов социальных сетей, блогосферы, видеохостингов) для формирования 
целостного представления о социально-экономических и культурных процессах, которые проходят 
в  этнических группах.

В данной работе внимание акцентировано на отдельных методиках и алгоритмах исследования 
развивающегося на территории России направления — киберэтнографии и возможности примене-
ния при исследовании отдельных этносоциальных процессов, протекающих в рамках социальной 
коммуникации в локальных этнических группах, проживающих в удаленных горных сельских анкла-
вах города Сочи. Цель работы — определение информационной емкости кибер-источников и техник 
исследования по определению их валидности на основе анализа полевых этнографических материа-
лов у шапсугов Западного Кавказа. 

Киберэтнография (а также виртуальная этнография) — одно из современных направлений в отече-
ственной этнографии и этнологии. Исходя из цели исследования интерес представляют методологи-
ческие подходы, отражающие взаимосвязь (соотношение) времени и пространства. Так, А.В.  Головнев 
в  своей работе «Киберскорость» проводит теоретическое положение, согласно которому скорость со-
общений, реакций и действий в виртуальной среде многократно превышает их в реальности. Внимание 
акцентируется на том, что в киберпространстве генерируется новая социальность, которая складывает-
ся в группах по интересам. При этом, с его точки зрения, «в… виртуальной группе вместо сдерживания 
создается резонанс общей идеи, которая не встречает препятствий и становится групповой идеей-фикс 
или даже социальной мини-идеологией… идея «овладевает массами» и  создает у  ее носителей иллю-
зию «общего дела»…» [3]. На основе пилотных исследований Т.С.  Киссер выявила проявления сете-
вых эффектов в жизни коренного населения полуострова Таймыр, где в  последние десятилетия интер-
нет-коммуникация стала занимать главенствующее положение в системе социальных коммуникаций. 
Это, в свою очередь, повлияло на трансформацию ряда социальных институтов, включая традицион-
ные. В качестве примера было приведено проявление феномена «киберскорости» в ходе мониторинга 
динамики и качества принимаемых на разных иерархических уровнях решений при чрезвычайных си-
туациях. Отмечено, что моментальное появление сообщений в мессенджерах и  социальных сетях, по-
часовая хроника, «скорострельность» чатов определили оперативность в решении широкого спектра 
проблем, помогли наладить диалог между жителями, представителями органов власти и бизнес-струк-
турами, способствовали развитию этнокультурных инициатив в киберпространстве [7]. С.Ю.  Белорус-
сова обратила внимание на то, что обширность киберпространства порождает сложности проведения 
киберполевого исследования, предъявляя строгие требования к этнографу при выборе методологии, 
очерчивании объекта и предмета исследования. Анализ работ и вводимых в научный оборот источни-
ков позволил выявить что первая волна исследований виртуальной среды была больше фактологиче-
ской, т. к. социальные процессы не  входили в предметную область исследований. При этом ориентиро-
ванность киберэтнографов на тексты видится С.Ю. Белоруссовой одной из наиболее проблемных точек 
данного направления. В стремлении определить основные методологические подходы киберэтногра-
фии она опирается на концепции, разработанные в зарубежной историографии такими специалиста-
ми, как К. Хайн, Т.  Беллсторф и Д. Миллер. Акцентировано внимание на том, что одной из основных 
задач исследователя в  сфере визуальной этнографии К. Хайн выделила «…определение новых прин-
ципов полевой работы в  условиях сочетания реальности и виртуальности…» [15; 1]. Отталкиваясь от 
этого, С.Ю. Белоруссовой было обосновано положение, что объектом виртуальной этнографии являет-
ся «тема, а  не  место», а  этнограф должен установить и отобразить связи между «виртуальным» и  «ре-
альным». На основе анализа зарубежных историографических источников по направлениям киберэт-
нографии в  сопоставлении с накапливаемым опытом С.Ю. Белоруссова пришла к выводу, что одной 
из  основных техник исследования должно быть наблюдение (изучение интернет-материалов, реакций 
на них в  виде комментариев, опросы) с использованием в качестве уточняющих данных материалы 
интервью и  фокус-групп [1]. Кроме того, в предметную область киберэтнографии С.Ю. Белоруссова  



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

591

вводит соотношение религии и виртуального пространства. В приведенном историографическом об-
зоре ею отмечено, что впервые религия и интернет соприкоснулись в 1980-е годы, а с 2000-х годов 
стали появляться такие понятия, как «киберрелигия», «религия-онлайн» и «онлайн-религия». От-
дельное внимание автор уделил позиции Русской Православной Церкви и процессам цифровизации 
ее деятельности. Анализируя трансформацию целеполагания и социальных функций виртуализации 
религиозных практик, ритуалов, особенностей коммуникации, С.Ю. Белоруссова отмечает изменение 
отношения к виртуализации религии с точки зрения всех акторов процесса [2]. Тематике соотнесения 
религии и цифрового пространства также посвящены публикации З. Р. Хабибуллиной [12] и  М.Р.  Ма-
сагутовой [9]. Е.С. Данилко анализирует роль видеоблогов в конструировании образа старообрядцев 
и  степень участия представителей конфессиональной группы в этом процессе [5]. 

Этнополитические, как и этнокультурные, процессы также вошли в предметную область киберэт-
нографии. Так, при анализе информационного сопровождения событий 2008 г. в г. Приштине (спор-
ной территории Сербии и Косово) Д.С. Ермолин и А.А. Михайлова акцентировали внимание на сете-
вых сообществах. Исследователями была предложена техника изучения этносоциальных процессов 
на примере сообщества Facebook (запрещенная на территории РФ организация). Основными мето-
дами выступал контент-анализ и включенное онлайн-наблюдение за повседневной коммуникацией 
участников сообщества. По публикации прослеживается, что развитие сетевых коммуникаций су-
щественно расширяет исследовательский инструментарий, применяемый при изучении жизни раз-
личных сообществ и мониторинге этносоциальных процессов. Связано это с тем, что факты действи-
тельности (сведения) аккумулируются в едином пространстве и представляют «живой», постоянно 
самоактуализирующийся материал [6]. 

Акцент на междисциплинарном характере исследования киберпространства сделал С.В. Соколов-
ский. Он отметил перспективность использования цифровых методов, методов исследования науки 
и  технологий (STS), исследований медиа [10].

Особый интерес представляет изданная в 2021 г. коллективная монография «Виртуальная этнич-
ность и киберэтнография» [4]. В ней объединены уже разработанные теоретические подходы в опре-
делении методологии киберэтнографии, сетевые опыты в определении категорий «кибердиаспора», 
«киберрасизм», «киберрелигия». Отдельное внимание уделено понятию «виртуальная этничность» 
и  техникам ее изучения. В качестве теоретического (основополагающего) положения представлено, 
что киберпространство во всех своих проявлениях не просто отражает реальную картину этничности, 
но и порождает новую киберэтничность, потенциал которой необозрим [4]. 

В своем исследовании убыхов М.Э. Сысоева считает, что социальная сеть Facebook (запрещенная 
на территории РФ организация) становится одним из важных элементов конструирования этнично-
сти. Автор отмечает, что сообщества в социальных сетях поддерживают социальные связи и «…форми-
руют территорию постоянного общения без привязки к физическому местонахождению…» [11]. При 
этом цели сообществ различны: ревитализация языка, культуры, создание академических площадок. 
В фокусе внимания Н.Е. Хохольковой дефиниция «цифровая диаспора» как добровольное сообщество 
иммигрантов и их потомков, организованное в сети Интернет. Автор изучает африканскую диаспору 
и  разделяет сообщества, создаваемые представителями «старых» и «новых» африканских диаспор; 
исследователь приходит к выводу, что африканская цифровая диаспора — сложная воображаемая 
фрагментированная трансконтинентальная конгломерация сообществ. Она состоит из интернет-сооб-
ществ, созданных людьми африканского происхождения, а также из системы их связей  [14]. 

Важно отметить и других акторов, формирующих теорию киберпространства как социальный про-
цесс, имеющий четко выраженную этническую составляющую. К ним можно отнести органы управле-
ния государственного и регионального уровней, местного самоуправления, подведомственные орга-
низации и суды, на которые возложена обязанность ведения аккаунтов в социальных сетях. С 2022  г. 
эта деятельность регламентирована федеральным законодательством1. На страницах социальных се-
тей отражаются новости, размещенные на официальных сайтах учреждений, контактная информация. 
Профильные специалисты работают с комментариями пользователей Сети. С  2017  г. Федеральным 

1.  Федеральный закон от 14.07.2022. № 270-ФЗ «О внесении изменений в Федеральный закон «Об обеспечении доступа к ин-
формации о деятельности государственных органов и органов местного самоуправления»» и статья 10 Федерального закона «Об 
обеспечении доступа к информации о деятельности судов в Российской Федерации». [Электронный ресурс] – URL: https://base.
garant.ru/404992163/ (дата обращения: 11.07.2023).



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

592

агентством по делам национальностей Правительства РФ на территории страны развертывается 
система мониторинга в сфере межнациональных и межконфессиональных отношений и раннего пред-
упреждения конфликтных ситуаций (ГИСМ). Разработка ведется в  рамках выполнения мероприятий 
государственной программы «Реализация государственной национальной политики». Одна из функ-
ций системы — сбор и анализ информации о межнациональных и межконфессиональных отношениях 
из социальных сетей, блогов, официальных ведомств, региональных СМИ, сайтов и других источников. 
Важно отметить, что это федеральная система. В  2023  г. на расширенном заседании Комитета по  де-
лам национальностей было отмечено, что система в настоящее время требует совершенствования2. 

На региональном и муниципальном уровне с 2019 г. действует автоматизированная система управ-
ления негативными мнениями в социальных сетях «Инцидент Менеджмент». Это инструмент реаги-
рования органов исполнительной власти в социальных медиа. Он подразумевает «отбор значимых 
сообщений из потока упоминаний в соцмедиа (инциденты)», классификацию «сообщений и  распре-
деление нужным сотрудникам для реакции», автоматизацию «согласования ответов внутри компании, 
управление коммуникациями по заданным сценариям», оценку «скорости реагирования, контроль 
удовлетворенности пользователей» (автоматизированная система…). Отбор осуществляется по  огра-
ниченному числу направлений и включает блоки «Транспорт», «Медицина», «Образование», «Комму-
нальные службы», «Экология» и др. Система не предполагает сбора информации на  локальном и  ре-
гиональном уровне «проблемных» ситуаций, связанных с этносоциальными процессами3.

Приведенный обзор предметного поля исследований позволяет соотнести киберэтнографию 
и  прикладную антропологию и ставит вопрос о необходимости определения территориальных и хро-
нологических рамок, очерчивающих то или иное явление, факт, процесс.

Связано это с тем, что в основе проводимых исследований во всех случаях отражаются существу-
ющие в киберпространственно-временном континууме отдельные сетевые практики. Это придает 
исследованию интеграционный характер на стыке классической этнографии и социологии, что про-
слеживается, в первую очередь, по глоссарию и методам: наблюдению, включенному наблюдению, 
интервью, опросам, контент-анализу. Интерес представляет и то, что во всех отраженных направ-
лениях киберэтнографии прослеживаются методологические принципы системного, выборочного 
и  процессного подходов, а основными методами становятся наблюдение, экспертный опрос, интер-
вью в ходе полевых исследований, анализ текстов, представленных в киберпространстве.

Сопоставление виртуального и реального пространства идет из киберполя в «поле» классическое. 
Эту тенденцию можно проследить на основе кейс-стади по исследованию отражения латентных этни-
ческих процессов в сети Интернет, а также выявления механизма (комплекса причинно-следствен-
ных связей) их «отсутствия» в киберпространстве. Для презентации этой тенденции нами проведено 
кейс-стади, ориентированное на выявление этнических процессов и системы внутри- и межэтниче-
ских коммуникаций в границах Сочинского национального парка. Выбор полигона обусловлен тем, 
что данная категория особо охраняемых природных территорий начиная с 1983 г. является не только 
одним из основных акторов устойчивого социально-экономического развития городской агломера-
ции, включающей несколько десятков сельских населенных пунктов с полиэтничным составом на-
селения, но и активным актором перманентного воздействия на районы компактного проживания 
локальных этнических групп: шапсугов, греков, эстонцев, армян, грузин [8].

Стратегия исследования включала в себя несколько этапов. На первом этапе были проведены 
пилотажное полевое исследование в ауле Калеж и анализ текстовых сообщений, фото- и видеома-
териалов, представленных в киберпространстве. Пилотажное исследование показало недоверчивое 
отношение шапсугов, особенно старшего поколения, к киберпространству и информации, представ-
ленной в нем. Все попытки подтвердить или опровергнуть информацию из социальных сетей при 
общении с   информантами, коммуникация с которыми налажена, показали, что первой реакцией 
является настороженность, и только на последующем этапе исследования, во время формализован-
ных и полуформализованных интервью, информанты пытались разъяснить столкновение групповых 
интересов и их причины исключительно исходя на момент исследования. 

2.  Геннадий Семигин: Государственная система мониторинга в сфере межнациональных отношений нуждается в совершенство-
вании. Государственная дума Федерального Собрания Российской Федерации. [Электронный ресурс] – URL: http://duma.gov.ru/
news/56259/ (дата обращения: 11.07.2023).
3.  Полевые материалы автора. Администрация города Сочи, Краснодарский край (Россия). 2020 год.; Хищенко К. А. Полевые 
материалы автора. Администрация города Сочи, Краснодарский край (Россия). 2019–2021 годы.



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

593

Основными методами стали методы полевой этнографической работы: наблюдение, экспертный 
опрос, интервью, а также методы киберэтнографии: анализ текстов, фото- и видеоматериалов, пред-
ставленных в киберпространстве.

Сочинское Причерноморье относится к районам с полиэтничным составом населения, социальные 
(включая этнические) процессы внутри которого представляют многоуровневую, многокомпонентную 
и динамично меняющуюся под воздействием внешних факторов систему социальных коммуникаций. 
Выявить механизм трансформации, отражающей взаимосвязь и взаимообусловленность широкого 
спектра социальных процессов, можно на основе сопоставления киберисточников и полевых матери-
алов. Например, собственно создание и текущая деятельность национального парка объективно стали 
реперной точкой «отчуждения» территорий традиционного природопользования. Процесса, оказыва-
ющего латентное воздействие на текущую этносоциальную обстановку, которую в киберпространстве 
можно проследить только на основе углубленного анализа представленных в  интернет-пространстве 
текстов. Так, на официальном сайте и страницах в социальных сетях размещаются информация о зо-
нировании парка, нормативно-правовая документация, новости учреждения и другие материалы, сви-
детельствующие о том, что природоохранная организация работает на этнической территории, что 
однозначно оказывает прямое и косвенное воздействие как на систему традиционного природополь-
зования, так и культуру жизнеобеспечения шапсугов, отнесенных к правовой категории коренных ма-
лочисленных народов России и мира. По полевым материалам прослеживается, что парк выступает 
перманентным фактором воздействия на повседневную жизнь и других локальных этнических групп, 
оказывающихся в зоне риска дестабилизации этносоциальной обстановки на локальном уровне. От-
разим механизм этого воздействия на примере нескольких удаленных горных аулов Большой и Малый 
Кичмай, Калеж, Хаджико, Шхафит — мест компактного проживания шапсугов. 

Выработанная система и культура жизнеобеспечения этих локальных этнических групп, одно-
значно, оказались в зоне риска. Приведем в качестве примера шапсугов, проживающих в ауле Калеж 
Лыготхского сельского округа, вплотную прилегающего к территории национального парка. Тради-
ционными видами хозяйственной деятельности шапсугов являются земледелие (включая огородни-
чество); садоводство (включая виноградарство); животноводство (коневодство, овцеводство, козовод-
ство и   птицеводство) и переработка его продукции (например, изготовление сыров), пчеловодство. 
Создание национального парка существенно ограничило традиционное природопользование шапсу-
гов, в  настоящее время одной из основных хозяйственных специализаций адыгов и  шапсугов является 
садоводство и огородничество4.

В качестве примера можно привести кейс лесничество, расположенное вблизи Лыготхского сель-
ского округа. 17 октября 2023 г. на сайте Сочинского национального парка вышел материал под на-
званием «Козы вне закона: на территории Сочинского нацпарка обнаружили целое фермерское хо-
зяйство», посвященный итогам рейда сотрудников и выявлению факта перегона стада коз с выпасных 
лугов в подсобное хозяйство, расположенное на территории ООПТ5. Лейтмотив новости был отражен 
в  так называемом «лиде» (составляющей «новостного ряда»):

<…> В прямом смысле брать все лучшее от природы решил местный фермер: на территории нацио-
нального парка мужчина организовал подсобное хозяйство с домашним скотом <…>6. 

В тексте новости акценты расставлены на незаконности всесезонных хозпостроек и деятельности по 
выпасу и содержанию коз, масштабах возможного принесенного ущерба. Упоминаний о принадлежно-
сти владельца к коренным малочисленным народам, а также к их пониманию территории исконного 
проживания и природопользования, традиционной хозяйственной деятельности в материалах СМИ нет. 

Новость была подана в рассылку для средств массовой информации, опубликована в федеральных, 
региональных, городских изданиях, размещена в социальных сетях и блогах. Реакцию на новость в  бло-
госфере отличает сдержанная поддержка местного населения (авторская орфография соблюдена):

4.  Полевые материалы автора. Аулы Калеж, Хаджико, Сочи, Краснодарский край (Россия). 2024 год. 
5.  Козы вне закона: на территории Сочинского нацпарка обнаружили целое фермерское хозяйство // Сочинский националь-
ный парк. – URL: https://npsochi.ru/news/kozy-vne-zakona-na-territorii-sochinskogo-natsparka-obnaruzhili-tseloe-fermerskoe-
khozyaystvo/ (дата обращения 19.08.2024).
6.  Там же.



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

594

<…> Ладно бы всем было низзяя, но ведь всегда находится тот кому можно, кто ровнее…
<…> как козы и дачники ущерб нацпарку наносят? у них там заводы-фабрики что ли? <…>
<…> Жаль козоводов <…>
<…> То в лес вход платный, то какое-то парковочное пространство придумали и там плати. 

Вы  что  там, работаете на врага? Специально злите население? Как вас понимать? <…>7.

Интерес представляет то, что мнение жителей аулов не отражено в киберпространстве. Отчасти 
это связано с тем, что горные аулы являются замкнутой социальной системой, члены которой нас-
тороженно относятся к материалам сети Интернет8. Более того, полевые материалы 2024 г. отража-
ют достаточно неоднозначную картину системы социальных коммуникаций между традиционными 
социальными институтами шапсугов, включающими различные формы этнического предпринима-
тельства, и перманентно меняющимся руководящим составом национального парка. В 1980–2010-е 
годы прослеживался некий баланс этнических интересов и функций этой особо охраняемой природ-
ной территории. Часть составляющих традиционной хозяйственной специализации и жизнеобеспе-
чения этноса (животноводство, пчеловодство, сбор дикоросов) базировалась на системе договорных 
отношений с руководством парка о разрешении отдельных направлений хозяйственной деятельно-
сти в границах парка9. Эта система коммуникаций не имела четко выраженной правовой формы, 
не  отражалась в киберпространстве, однако все акторы взаимодействия были в курсе о местах тради-
ционной локализации пасек, мест выпаса, хозяйственных сооружений и сакральных мест. С начала 
2010 г. как в повседневной практике, так и в виртуальном пространстве прослеживался качествен-
но отличный социальный тренд  — расширение хозяйственной активности парка в рекреационной 
сфере, что широко представлено в сети (формирование новых объектов, сети троп, услуг). Процесс, 
который формирует в групповом сознании представления о том, что парк является не столько при-
родоохранным институтом, сколько бизнес-структурой, результат деятельности которой — «свер-
тывание» традиционных форм сельской экономики. И как следствие — утрата культуры жизнеобе-
спечения и этнической самоидентификации. Данные процессы не отражены в сети Интернет или 
отражены локально10, однако имеют отражение в  материалах полевых исследований. В то же время 
порядок решения проблемных вопросов и характер принимаемых решений со стороны администра-
ции Сочинского национального парка можно проследить исключительно в ходе полевой работы: при 
ознакомлении с деловой перепиской природоохранной территории с представителями ТОСов или 
общественных организаций; присутствуя на «съездах» граждан или тематических круглых столах 
(например, круглый стол «Развитие традиционных видов хозяйственной деятельности и защита ис-
конной среды обитания шапсугов», 25.10.2024, город Сочи, микрорайон Лазаревское). 

Иная ситуация прослеживается при сопоставлении кибер- и классических полевых материалов 
в  анализе отдельных этнокультурных процессов. Несмотря на вовлеченность жителей шапсугских 
аулов Сочинского Причерноморья в сохранение традиционный культуры, формы самопрезентации 
культуры (в том числе текущая деятельность творческих объединений) практически не представлены 
в сети Интернет. Основными киберисточниками являются единичные трэвел-блоги, сайты с отзыва-
ми, рекламные кампании турфирм. Среди молодежи этноблогинг не развит, творческие коллективы 
не представлены в социальных сетях. Однако в социальных медиа прослеживается ряд этноблогов /
сообществ. Так, в последние два года в социальной сети «ВК» интернет-активность набирает создан-
ная в  2023 г. страница этнокультурного центра «Аше». 

На конец октября 2024 г. в сообществе размещено 118 постов, в среднем в месяц размещается 6–7  по-
стов (включая репосты сообщений других тематических сообществ). Основная задача страницы   – 
познакомить подписчиков с культурой, традициями, обычаями адыгов / шапсугов, осветить текущую 
деятельность центра11. Особенностью этнокультурного центра «Аше» является его родовая привяз-
ка  – музей создан силами семьи Тешевых. Возглавляет семью Мурдин Тешев (1930 г. р.) – старейшина 
долины реки Аше, общественный и политический деятель, создатель и первый председатель общества 
«Адыге Хасэ», музыкант. Семейный центр был создан его дочерями Сафет и Шамсет Тешевыми.

7.  Киберполевые материалы автора, 2024.
8.  Полевые материалы автора. Аулы Калеж, Хаджико, Сочи, Краснодарский край (Россия). 2024 год. 
9.  Полевые материалы автора. Аулы Калеж, Хаджико, Сочи, Краснодарский край (Россия). 2024 год.
10.  Например, Киберполевые материалы автора, 2024: ШАПСУГИ: «Сочинский нацпарк лишает нас доступа к пасекам и нару-
шает наши права».
11.  Киберполевые материалы автора, 2024.



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

595

<…> По сути дела, я никогда не думал, что это когда-то будет музей. Я всю жизнь интересовался ста-
рыми предметами и накапливал их не как музей. <…> Люди интересовались, приходили, а потом де-
вочки решили сделать музей. <…> Как вы замечаете, экспонаты, в основном, местные — рукодельные12.

Умение мастерить музыкальные инструменты (рис. 2), предметы быта, игр было передано 
М.Ш.  Тешеву его дедом, Салихом Тешевым (1870 г. р.).

<…> Отец мой был участником ВОВ и долгое время отсутствовал и в послевоенное время. Моим 
воспитателем был дед. Дедушка Салехно был феноменальной зрительной памяти. Всё, что когда-то 
видел и слышал, мог передать дословно. <…> Он пропагандировал правильное воспитание детей. 
По  традициям. Нас было 7 братьев и сестер. Дедушка бросал все дела, садился под грецкий орех, 
а  под грецким орехом не водится мух, комаров, и мог часами рассказывать и петь. <…> Огромное 
время уделял адыгским (традициям — прим. авт.): как идти по улицам? Как узнать, кто из них стар-
ший? Как узнать, кто из  них его жена, его дочь? Это сейчас, в моем возрасте, соблюдают. А младшие 
поколения уже не  соблюдают. <…> Дедушка пел песни: героические, трагические, душевные. Он их 
знал сотни. <…> Дедушка любил все. Вы увидите, какие улики он плел. Там, во дворе стоят13.

12.  Полевые материалы автора. Аул Шхафит. Сочи, Краснодарский край (Россия). 2024 год. Информант: Тешев М. Ш.
13.  Полевые материалы автора. Аул Шхафит. Сочи, Краснодарский край (Россия). 2024 год. Информант: Тешев М. Ш.

Рис. 1. Этнокультурный центр «Аше» — участник реконструкции «Эстафеты огня» 
в рамках празднования 10-летия XXII Олимпийских зимних игр и XI Паралимпийских зимних игр. 

Семья Тешевых (слева направо: Шамсет Тешева, Мурдин Тешев, Вячеслав Пашенцев и Сафет Тешева).
Фото из личного архива семьи Тешевых

Fig. 1. The Ashe Ethnocultural Center, participating in the Torch Relay reenactment as part of the celebration of the 10th anniversary 
of the XXII Olympic Winter Games and XI Paralympic Winter Games. The Teshev family 

(from left to right: Shamset Tesheva, Murdin Teshev, Vyacheslav Pashentsev, and Safet Tesheva). 
Photo from the Teshev family’s personal archive



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

596

При создании Центра одной из основных задач стало «знакомство с Изумрудной долиной реки 
Аше, ее достопримечательностями, жителями, их культурой и традициями»14.

В настоящее время при ведении социальной страницы «ВК» сестры Тешевы делают акцент 
на  культуре адыгов в целом, но основную свою задачу видят в сохранении и передаче знаний отца, 
Мурдина Тешева, и прадеда, Салиха Тешева.

<…> У нас в планах создать телеграмм-канал. В последнее время мы активно создаем контент: 
расспрашиваем папу, записываем ролики, как раньше было. Как делали муку из груши-дички или 
каштана. <…> Или сыр варили и использовали традиционные корзины для сыра. Хотя мы и так 
их постоянно используем. Что есть в музее, что папиными руками сделано — все в использовании. 
<…> Времени не хватает, конечно. Пока снимаем, монтируем. <…> Папа, конечно, активно в этом 
всем участвует. Вот когда делали ролик про муку из груши, столько времени ушло на поиск этой 

14.  Киберполевые материалы автора, 2024.

Рис. 2. Этнокультурный центр «Аше». Этапы изготовления адыгской скрипки щыкIэпщын. 
Фото П. А. Куринских 

Fig. 2. The Ashe Ethnocultural Center. The process of crafting the Adyghe 
shchykyepshyn violin. Photo by P. Kurinskikh

Рис. 3. Этнокультурный центр «Аше».
Внутренний двор. Сапетки – традиционные черкесские улья. Фото П. А. Куринских 

Fig.3. The Ashe Ethnocultural Center. The courtyard featuring traditional Circassian beehives – sapetki. Photo by P. Kurinskikh



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

597

черкесской груши! А потом он увлеченно учил нас делать все правильно. <…> Контента много. Вре-
мени нет. Вон на сбор фундука сейчас только месяц уйдет. Но сделаем15.

В 2023 г. сестры Тешевы поставили перед собой задачу знакомить подписчиков с праздничным 
календарным циклом адыгов. Один из первых постов16 данной рубрики был посвящен празднованию 
адыгского Нового года Созереш [13].

<…> В этом году наш музей впервые отметил адыгский новый год. Раньше просто праздновали, 
дома, а тут прям в музее. <…> В общем, налепила шалямчики (лепешки), посыпала сахарной пудрой, 
и яркие пестрые ленточки — украсили елки. <…> Папа прочитал молитву. <…> В соцсетях все есть, 
мы  выложили <…>17.

В 2024 г. материал о Ночи Созереша носил просветительский характер. Фотографии празднова-
ния в этнокультурном центре были дополнены материалом, подготовленным старшим научным со-
трудником Музея истории города-курорта Сочи Амнет Хушт18. 

Несмотря на рост интернет-активности и увеличение количества постов этноблогеров, киберпро-
странство не является достаточным источником для формирования общего представления о текущей 

15.  Полевые материалы автора. Аул Шхафит. Сочи, Краснодарский край (Россия). 2024 год. Информант: Тешева С. М.
16.  Киберполевые материалы автора, 2024.
17.  Полевые материалы автора. Аул Шхафит. Сочи, Краснодарский край (Россия). 2024 год. Информант: Тешева С. М.
18.  Киберполевые материалы автора, 2024.

Рис. 4–5. Скриншоты постов о праздновании адыгского Нового года Созереш в этнокультурном центре Аше. 
Слева — 2023 год, справа — 2024 год

Fig. 4-5. Screenshots of posts celebrating the Adyghe New Year at the Ashe Ethnocultural Center in 2023 (left) and 2024 (right)



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

598

жизни адыгов/шапсугов. Информанты отмечают, что их работа в социальных медиа носит скорее 
стихийный, нежели плановый характер, а темы для освещения чаще поднимаются в повседневном 
общении (в том числе с нами, этнографами). Например, во время интервью информант отметила 
одну из  ушедших семейных традиций — приготовление супа из каштана и загадывание желания при 
трапезе. 

<…> У нас была история. Прибегает Айшета как-то, конец зимы это был. Говорит, надо срочно ва-
рить суп из каштана, кукурузы, бобов. Когда его ешь, нужно обязательно загадать желание. Мы  сва-
рили и загадали. Так оно сбылось через полчаса! Что за суп был – не помню. Нужно спросить <…> 
Знаю, причерноморские шапсуги делают. Сухопутные (проживающие в аулах Туапсинского района, 
Краснодаре и т. д. — Прим. авт.) — вряд ли. В Майкопе, например, могут возникнуть споры, языче-
ский это обычай или ислам позволяет <…>19.

В дальнейшем Мурдин Тешев пояснил, что слышал ранее про праздник Айшерай (записано 
со  слов информанта. — прим. авт.), но не помнит дату и традиции его празднования, а суп назы-
вается ашрыкъ и является традиционным для черкесов, так же, как и захаубс (варится из фасоли 
и кукурузы), который адыги ели всю зиму20. Информанты отмечают, что ключевым ингредиентом 
супа ашрыкъ является каштан. В книге «Адыгейская кухня: традиции и современность» основой супа 
ашрай является зрелая кукуруза и фасоль, сваренные с добавлением молока. История появления супа 
связана с преданием о первом поколении беженцев-мухаджиров, приготовивших это блюдо в  общем 
котле из остатков крупы21. В 2014 г. в социальной сети «ВК» сообщество «Адыгэ Хэку (Черкессия) 
сделало пост о традициях приготовления супа Ашрыкъ, связав его «с исламским праздником  – днем 
Ашура –который празднуется через 40 дней после Нового года (Курман-Байрам)» (орфография 
и  пунктуация цитаты сохранены. — прим. авт.)22. Данный пост вызвал дискуссию адыгов из разных 
населенных пунктов России на тему корректности соотнесения мусульманских и языческих праздни-
ков, а также о традициях приготовления данного супа в другие праздники, например в  мaф1aщхьэ23. 

При анализе деятельности этнокультурного центра «Аше» по сохранению локальной этнической 
культуры важно отметить, что элементы системы социальной коммуникации на внутрирегиональ-
ном уровне отчетливо прослеживаются в киберпространстве. Прежде всего, это взаимодействие 
с  городскими органами исполнительной и законодательной власти, культурными объединениями, 
региональными мастерами народных промыслов, учреждениями науки и высшего образования. Ма-
териалы классической полевой работы дополняют их.

Таким образом, в отечественной историографии последнего десятилетия в качестве объекта ки-
берэтнографии, как правило, выступают отдельные примеры проявления «этничности» в сети Ин-
тернет. Вследствие этого из широкого спектра этносоциальных процессов внимание акцентируется, 
в первую очередь, на проявлениях этнической самоидентификации. В фокусе внимания — страницы 
в социальных сетях, блоги, деятельность отдельных социальных институтов в интернет-простран-
стве (например, институт церкви). Пример шапсугов отражает проявляющуюся динамику смены на 
локальном уровне системы социальных коммуникаций, затрагивающей этнические интересы, что 
определяет необходимость дальнейшего совершенствования инструментария исследования, в кото-
ром материалы полевой работы будут сочетаться с киберисточниками. Последние органически впи-
сываются в концепцию содержания и техник этнологических экспертиз. На примере исследования 
особенностей традиционного природопользования и культуры шапсугов Сочинского Причерномо-
рья можно проследить алгоритм выявления латентных этнических процессов через синтез инфор-
мации, локализованной в  разноплановых источниках — классических (полевых, историографиче-
ских), масс-медийных и киберисточниках. Алгоритм включает в себя: 1) разработку и апробацию 
инструментария, направленного на выбор социальных технологий проведения исследования в среде 
малочисленных коренных народов; 2) анализ киберпространства и выборочных СМИ; 3) интерваль-
ные уточняющие интервью; 4) экспертный опрос из числа национальных лидеров.

19.  Полевые материалы автора. Аул Шхафит. Сочи, Краснодарский край (Россия). 2024 год. Информант: Тешева Ш. М. 
20.  Полевые материалы автора. Аул Шхафит, Сочи, Краснодарский край (Россия). 2024 г. 
21.  Джамирзе Р. Г. Адыгейская кухня: традиции и современность. Ростов-на-Дону: Омега Принт, 2023. 136 с.
22.  Киберполевые материалы автора, 2024.
23.  Киберполевые материалы автора, 2024.



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

599

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Белоруссова С.Ю. Киберэтнография: методология 
и  технология // Этнография. 2021. № 3 (13). С. 123–145. DOI 
10.31250/2618-8600-2021-3(13)-123-145. 

2. Белоруссова С.Ю. Религия в виртуальном пространстве 
// Этнография. 2021. № 4 (14). С. 94–118. DOI 10.31250/2618-
8600-2021-4(14)-94-118. 

3. Головнев А.В. Киберскорость // Этнография. 2020 
№3  (9). С. 13–14. DOI 1 0.31250/2618-8600-2020-3(9)-6-32.

4. Головнев А.В., Белоруссова С.Ю., Киссер Т.С. Виртуаль-
ная этничность и киберэтнография: монография. СПб: МАЭ 
РАН, 2021, 280 с. ISBN: 978-5-88431-391-0.

5. Данилко Е.С. Путешествия к старообрядцам: видеобло-
ги как визуальный источник // Вестник антропологии. 2024. 
№ 3. C. 38–51.

6. Ермолин Д.С., Михайлова А.А. Вспоминая Пришти-
ну: сетевые сообщества и практика изучения этносоциаль-
ных процессов // Этнография. 2021. №3 (13). С. 146–167. DOI 
10.31250/2618-8600-2021-3(13)-146-170.

7. Киссер Т.С. Киберскорость на Таймыре // Этнография. 
2021. № 4 (14). С. 158–185. DOI 10.31250/2618-8600-2021-
4(14)-158-185. 

8. Куринских П.А. Этнические процессы в контексте ин-
формационного сопровождения региональных социально-э-
кономических программ: кейс «Сочи-2035» // Гуманитар-
ные науки в Сибири. 2024. Т. 31. № 2. С. 12–18 DOI: 10.15372/
HSS20240202.

9. Масагутова М.Р. «Как оно ни есть, а всё равно беседа 
была»: онлайн-трансляции как новая религиозная практика 
общины чуриковцев // Этнография. 2021. № 4 (14). С. 138–157. 
DOI 10.31250/2618-8600-2021-4(14)-138-157. 

10. Соколовский С.В. Киборги в киберпространстве: совре-
менные исследования в области кибер- и цифровой антро-
пологии // Этнографическое обозрение. 2020. № 1. С.  5–22. 
https://doi.org/ 10.31857/S086954150008752-7.

11. Сысоева М.Э. Facebook как поле: анализ убыхских он-
лайн-сообществ // Этнография. 2021. № 3 (13). С. 171–190. DOI 
10.31250/2618-8600-2021-3(13)-171-190. 

12. Хабибуллина З.Р. Ислам и гендер в интернете: женщи-
ны, режим видимости и борьба со стереотипами // Этногра-
фия. 2021. № 4 (14). С. 119–137. DOI 10.31250/2618-8600-2021-
4(14)-119-137. 

13. Хоконов М.А., Лиссев Р.П. К вопросу о  междисципли-
нарном изучении традиционного черкесского празднества 
Созереш // Известия вузов. Северо-Кавказский регион. Обще-
ственные науки. 2024. № 2. С. 19–26. DOI 10.18522/2687-0770-
2024-2-19-26.

14. Хохолькова Н.Е. Африканская цифровая диаспора // 
Этнография. 2021. № 3 (13). С. 191–206. DOI 10.31250/2618-
8600-2021-3(13)-191-206. 

15. Hine C. Virtual Ethnography. Sage Publications: London, 
2000.

Поступила в редакцию 06.12.2024 г. 
Принята в печать  26.02.2025 г. 
Опубликована 15.09.2025 г.

REFERENCES

1. Belorussova SYu. Сyberethnography: Methodology and 
Technology. Etnografia. 2021; 3(13): 123-145. DOI 10.31250/2618-
8600-2021-3(13)-123-145. (In Russ)

2. Belorussova SYu. Religion in the Virtual Space. Etnografia. 
2021; 4(14): 94-118. DOI 10.31250/2618-8600-2021-4(14)-94-118. 
(In Russ)

3. Golovnev A. Cyberspeed. Etnografia. 2020; 3(9): 6-32. DOI 
10.31250/2618-8600-2020-3(9)-6-32. (In Russ)

4. Golovnev AV., Belorussova SYu., Kisser TS. Virtual Ethnici-
ty and Cyberethnography. Saint-Petersburg: MAE RAN, 2021. (In 
Russ)

5. Danilko ES. Travelling to the Old Believers: Video Blogs 
as a Visual Source. Vestnik Antropologii. 2024; 3: 38-51. DOI 
10.33876/2311-0546/2024-3/38-51. (In Russ)

6. Ermolin D., Mikhailova A. Remembering Pristina: Network 
Communities and the Practice of Studying Ethno-Social Processes. 
Etnografia. 2021; 3(13): 146-170. DOI 10.31250/2618-8600-2021-
3(13)-146-170. (In Russ)

7. Kisser T. Cyberspeed in the Taimyr. Etnografia. 2021; 4(14): 
158-185. DOI 10.31250/2618-8600-2021-4(14)-158-185. (In Russ)

8. Kurinskikh PA. Ethnic Processes in Informational Support 
of Regional Socio-Economic Programs: The Case “Sochi-2035”. 
Humanitarian Sciences in Siberia. 2024; 2: 12-18. DOI 10.15372/
HSS20240202. (In Russ)

9. Masagutova M. “Nevertheless, the beseda happened”: Online 
Broadcasts as a New Religious Practice of the Churikovtsy Commu-
nity. Etnografia. 2021; 4(14): 138-157. DOI 10.31250/2618-8600-
2021-4(14)-138-157. (In Russ)

10. Sokolovskiy SV. Cyborgs in Cyberspace: Contemporary 
Research in Cyber- and Digital Anthropology. Etnograficheskoe 
obozrenie. 2020; 1: 5-22. DOI 10.31857/S086954150008752-7. 
(In Russ)

11. Sysoeva M. Internet as a Field: An Analysis of Ubykh 
Online Communities. Etnografia. 2021; 3(13): 171-190. DOI 
10.31250/2618-8600-2021-3(13)-171-190. (In Russ)

12. Khabibullina Z. Islam and Gender on the Internet: Women, 
Visibility, and Overcoming Stereotypes. Etnografia. 2021; 4(14): 
119-137. DOI 10.31250/2618-8600-2021-4(14)-119-137. (In Russ)

13. Khokonov MA., Lissev RP. On the Issue of Interdisciplinary 
Study of the Traditional Circassian Festival of Sozeresh. Bulletin of 
Higher Educational Institutions. North Caucasus Region. Social 
Science. 2024; 2: 19-26. (In Russ)

14. Khokholkova N. African Digital Diaspora. Etnografia. 
2021; 3(13): 191-206. DOI 10.31250/2618-8600-2021-3(13)-191-
206. (In Russ)

15. Hine C. Virtual Ethnography. London: Sage Publ., 2000. 
(In Russ)

Received 06.12.2024
Accepted  26.02.2025
Published 15.09.2025

Использование принципа хронологических срезов открывает перспективы выявления трендов эт-
нических процессов.

Финансирование. Публикация подготовлена в рамках реализации государственного задания 
ФИЦ СНЦ РАН FGRW-2024-0002, № госрегистрации 124022000096-2.

Acknowledgements. The study was conducted as part of the State Assignment FRC SSC RAS FGRW-
2024-0002, state registration No. 124022000096-2.



600

Исследовательская статья

Для цитирования:  // История, археология и этнография Кавказа. 2025. Т. 21. No  3. С. 228-
245. doi.org/10.32653/CH202228-245

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213600-607

ИСТОРИЯ, АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОГРАФИЯ КАВКАЗА. Т. 21. № 3. 2025. С. 600-607

Для цитирования: Лакунова Д.Р. Похоронно-поминальная обрядность кабардинцев в 20-х 
годах XXI в.: между традицией и псевдоортодоксией // История, археология и этнография 
Кавказа. 2025. Т. 21. No  3. С. 600-607. doi.org/10.32653/CH213600-607

Лакунова Диана Руслановна
младший научный сотрудник 
Музей антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН, Санкт-Петербург, Россия 
anzva86@gmail.com 

ПОХОРОННО-ПОМИНАЛЬНАЯ ОБРЯДНОСТЬ
КАБАРДИНЦЕВ В 20-Х ГОДАХ XXI в.: 

МЕЖДУ ТРАДИЦИЕЙ И ПСЕВДООРТОДОКСИЕЙ

Аннотация: Похоронные и поминальные ритуалы, представляющие собой сочетание традиционных и совре-
менных религиозных практик, являются ценным этнографическим источником, поэтому их изучение и подроб-
ное описание актуальны. Целью данной статьи является изучение похоронных и поминальных обрядов и церемо-
ний кабардинцев, проживающих в Кабардино-Балкарской Республике, влияния «новых» течений в исламе на их 
существование. Несмотря на то, что большинство кабардинцев исповедуют ислам суннитского толка, в ритуалах 
все еще можно обнаружить элементы древних верований, что вызывает недовольство «новых» мусульман. Мно-
гие элементы старых обрядовых практик выходят из употребления, заменяясь новыми, которые ранее не исполь-
зовались в обществе, что приводит к противоречиям между приверженцами традиционного (народного) ислама 
и «новыми» мусульманами, ратующими за возвращение к ортодоксальному исламу. Для выявления изменений, 
произошедших в погребальных и поминальных обрядах, автором были проведены полевые исследования по сбо-
ру этнографического материала в селах Баксаненок, Кишпек, Заюково Баксанского района, в селах Аргудан и Ан-
зорей Лескенского района, селах Алтуд Прохладненского района, селе Залукокоаже Зольского района., в городах 
Баксан, Нальчик, Нарткала в Кабардино-Балкарской Республике в период с 2022 по 2024 год. В исследовании 
также использовался метод включенного наблюдения, который позволял изучать людей и группы в их естествен-
ной социальной среде и повседневной жизни. Анализ собранного материала позволил сделать вывод о том, что 
многие традиционные обряды и нормы поведения утратили в новейшее время свой прежний смысл и вышли из 
употребления, другие трансформировались и модифицировались, третьи появились под влиянием новых веяний 
в исламе. Этнографические исследования в этой области становятся все более актуальными для понимания разно-
образия и динамики местной культуры в контексте глобализации и религиозных трансформаций.

Ключевые слова: похоронно-поминальные обряды; ритуал; жертвоприношение; традиция; поминальная 
пища; ислам; «новые» мусульмане

© Лакунова Д.Р., 2025
© Дагестанский федеральный исследовательский центр РАН, 2025



601

Research paper

For citation:  . History, Archeology and Ethnography of the Caucasus. 2025. Vol. 21. N. 3. P. 228-
245. doi.org/10.32653/CH202228-245

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213600-607

HISTORY, ARCHEOLOGY  AND ETHNOGRAPHY OF THE CAUCASUS. V. 21. № 3. 2025. P.  600-607

For citation: D.R. Lakunova. Funeral and commemorative rites among the Kabardians in the 1920 
s: between tradition and Islamic pseudo-orthodoxy. History, Archeology and Ethnography of the 
Caucasus. 2025. Vol. 21. N. 3. P. 600-607. doi.org/10.32653/CH213600-607

Diana R. Lakunova
Junior Researcher
Museum of Anthropology and Ethnography of RAS (Kunstkamera), Saint Petersburg, Russia
anzva86@gmail.com

FUNERAL AND COMMEMORATIVE RITES AMONG 
THE KABARDIANS IN THE 1920S: BETWEEN TRADITION 

AND ISLAMIC PSEUDO-ORTHODOXY

Abstract. Funeral and commemorative rites are valuable ethnographic sources that reflect a mix of traditional and 
modern religious practices. This article examines the funeral and commemorative ceremonies of the Kabardians in the 
Kabardino-Balkarian Republic and the impact of “new” Islamic movements on these rituals. The majority of Kabardians 
adhere to Sunni Islam, yet their rituals often retain elements of ancient beliefs, which has created friction with “new” 
Muslims. These new movements advocate for a return to orthodox Islam, leading to contradictions and the gradual 
replacement of old ritual practices with new ones. To document these changes, the author conducted fieldwork from 2022 
to 2024 in several villages and cities across the region, including Baksanenok, Kishpek, and Zayukovo of the Baksan region; 
Argudan and Anzorey of Lesken region; Altud of Prohladnenskoe region; Zalukokoazhe of Zolskyi region; Baksan, Nalchik, 
and Nartkala cities. The study also employed participant observation to analyze individuals and groups in their natural 
social environment. Analysis of the collected data reveals that many traditional Kabardian rites and behavioral norms have 
either lost their original meaning or fallen into disuse. Others have been transformed and modified, while some entirely 
new practices have emerged under the influence of modern Islamic trends. The study concludes that ethnographic research 
in this area is crucial for understanding the diversity and dynamics of local culture amidst globalization and religious 
transformation.

Keywords: funeral and commemorative rites; ritual; offering; tradition; funeral food; Islam; “new” Muslims

© D.R. Lakunova, 2025
© Daghestan Federal Research Centre of RAS, 2025



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

602

Введение 

С начала XXI в. поминальные обряды и поверья кабардинцев претерпели изменения. Преобразова-
ния, произошедшие в обществе, оказали влияние не только на обряды, но и на анимистические пред-
ставления народа, которые некогда легли в основу культа предков в традиционной культуре. Несмо-
тря на то, что большинство кабардинцев исповедуют ислам суннитского толка, ритуалы, сохраняющие 
традиционные этнические элементы, продолжают существовать, хотя и в изменённом виде. Подроб-
ное описание ритуальных действий в погребальном обряде необходимо не только для выявления не-
которых особенностей, связанных с религиозным синкретизмом, но и для отслеживания механизма 
формирования обновленного культурного кода у молодого поколения под влиянием реисламизации1 
общества. 

В наши дни порядок и устройство современных похоронно-поминальных ритуалов у кабардин-
цев остаются малоисследованной темой для этнографов. Разумеется, есть авторы, которые в своих 
исследованиях затрагивали некоторые аспекты похоронно-поминального цикла в контексте изуче-
ния традиционной культуры кабардинцев. Это работы И.З. Богатыревой [1], статьи М.А. Текуевой 
и Е.А. Нальчиковой [2; 3; 4]. Т.Р. Загазежев исследовал изменения в погребальных и поминальных 
обрядах адыгов, начиная с Позднего Средневековья и до наших дней [5]. Особенности обрядов 
адыгов, а также динамика их развития были описаны в коллективной монографии «Адыги: Ады-
гейцы. Кабардинцы. Черкесы. Шапсуги» [6]. Интересные и важные сведения по современным по-
хоронно-поминальным обрядам и  практикам приводят в своих работах Албогачиева М. С-Г. [7], 
Мусаева М.К. [8], Зельницкая Р.Ш. [9].

Известно, что в конце 1980-х — начале 1990-х годов на Северном Кавказе произошло движение, 
которое в исследованиях кавказоведов часто описывается как «исламское возрождение» [10]. Согласно 
этой концепции, ислам, якобы находившийся в подавленном, но живом состоянии в советские годы, 
начал активно возрождаться в 2000-х годах. Население региона, вновь осознав ценность ислама, обу-
чалось молитвам, соблюдению поста и другим религиозным практикам. В ходе этого процесса многие 
люди стали считать себя «настоящими мусульманами», последователями той религии, которую они 
считали своей [11]. Молодёжь, обеспокоенная ослаблением религии, утратой её статуса регулятора об-
щественной и семейной жизни, предприняла активные действия по распространению в республике 
«интерпретаций» ислама, якобы соответствующих классическим, фундаментальным принципам му-
сульманской религии и отличающихся от «народной» формы, принятой большинством населения. 
Это  привело к возникновению конфликтов на религиозной почве [12].

Однако, если в начале 2000-х годов это «возрождение» отличалось неким радикальным настро-
ем, то в настоящее время мы наблюдаем спокойное и стабильное распространение ислама среди 
представителей всех возрастных групп. В этом процессе молодёжь выступает в роли движущей 
силы. 

В указанных выше публикациях недостаточно сведений об изменениях, связанных именно с совре-
менной похоронно-поминальной обрядностью. Для изучения этих вопросов автор провел полевые ис-
следования в Кабардино-Балкарии. Это позволило рассмотреть некоторые тенденции, наметившиеся 
в  похоронно-поминальных ритуалах кабардинцев, в контексте влияния религиозных установок «но-
вых мусульман». 

Основная часть 

В прежние времена погребальные ритуалы были тесно связаны с культом предков и  душ усопших, 
а также с заупокойным культом. Они строго регламентировали обычаи и нормы поведения в обществе. 
Но в настоящее время многие ритуалы утратили свое значение, свою актуальность, что часто приводит 

1.  Термин «реисламизация» в данной статье используется как термин, обозначающий «возрождение ислама» то есть укрепле-
ние исламских норм на территории Кабардино-Балкарской Республики, где ислам является основной религией населения на 
протяжении многих веков, однако был подвержен известной секуляризации в советский период его истории. В контексте данной 
темы и региона этот термин показался нам более подходящим, чем термин «исламизация». 



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

603

к конфликту между старшим и младшим поколениями кабардинцев в понимании и исполнении похо-
ронно-погребальных обрядов [13]. 

Старшее поколение и по сей день следует принятым в обществе нормам поведения во время похо-
рон и поминок, а несоблюдение ритуальных норм воспринимается ими как «неуважение» к умерше-
му». Одним из основных элементов кабардинского похоронно-поминального обряда является траур 
по  умершему.

Как только душа человека покидает тело, родственники оповещают родных и соседей о случив-
шемся и, в знак траура, открывают ворота и держат их открытыми в течение трех дней. Все, кто хо-
тят выразить соболезнования семье покойного и поддержать их в горе, считают обязательным сделать 
это  в  течение первых трех дней траура. Если по каким-то причинам это сделать не получается, то они 
приходят после. При этом опоздавшие приносят свои извинения родственникам покойного за то, что 
не смогли присутствовать на похоронах, даже если их отсутствие обусловлено объективными причи-
нами (работа, поездка, болезнь и т.д.). В конце третьего дня ворота закрываются, и семья начинает 
готовить одежду покойного к раздаче, а также обсуждать поминки на 40-й день.

Все приходящие на соболезнование должны соблюдать определенные этикетные нормы, которые 
существуют в обществе. Согласно традициям Северного Кавказа (Республика Ингушетия, Кабарди-
но-Балкарская Республика, Карачаево-Черкесская Республика), мужчины и женщины должны быть 
в головных уборах [7]. В последнее время всё больше молодых людей не носят головные уборы. Это 
«новые мусульмане», которые не следуют традиционным исламским обычаям, считая их «бессмыс-
ленными» и не соответствующими законам шариата2.

Все входят во двор строго по этикету, где старший идет впереди, за ним следуют младшие. Старший 
мужчина приветствует сидящих во дворе (все остальные молчат) и читает дуа3. Во время этого все при-
сутствующие поднимают руки и читают молитву. После чего старейшина, обращаясь к своим родствен-
никам, произносит слова: «Тхьэм фщимыгъэгъупщэк1э». Дословный перевод этого выражения звучит 
так: «Пусть Бог не даст вам забыть это горе». Смысловое значение: «Пусть Бог не даст вам увидеть еще 
большее горе, от которого вы забудете о нем». После этого все занимают свои места рядом с другими 
мужчинами. 

Женщины так же приходят на похороны и, войдя в дом, выражают соболезнование. В прежние 
времена эта миссия возлагалась на старшую женщину (каб. – «хьэдагъэ пашэ»4), которая подходи-
ла к родственникам, пожимала руки и выражала соболезнования, в то время как остальные стояли 
у  входа в комнату и только потом садились5. Однако в настоящее время наблюдается тенденция 
отхода от этих этикетных норм. Теперь некоторые женщины, пришедшие на похороны, отдельно 
подходят к  родственникам и выражают соболезнования6. Старшее поколение также выражает не-
одобрение по  отношению к новой традиции, согласно которой женщин (родственниц покойного) 
выводят из  дома, а мужчины, подходя к ним по очереди, выражают соболезнования каждой в от-
дельности, мотивируя это тем, что мужчины должны соболезновать мужчинам, а женщины — жен-
щинам.

Эта новая тенденция получила столь широкое распространение, что несоблюдение её вызывает чув-
ство стыда у некоторых участников церемонии. В архивных данных ИГИ КБНЦ РАН7 мы не обнаружи-
ли таких сведений в прежние времена. 

На роль «хьэдагъэ пашэ» женщины брали с собой не самую старшую по возрасту, а ту, «которая 
плачет красиво, в песенной форме» и «обладает особым голосом»8. Но сейчас эта миссия возлагается 

2.  Полевой материал автора (далее ПМА) ПМА №1 – Полевые материала автора. Дневн. 1. КБР, Баксанский район (с. Баксаненок 
02.03.2022 г.; г. Баксан 12.04.2022 г.; с. Кишпек 24.04.2022 г.; с. Жанхотеко 08.05.2022 г.); 15. ПМА №3 – Полевые материала 
автора. Дневн. 3. КБР, г.о. Нальчик. 19.10.2022 г., 13.12.2022 г.
3.  Молитва за покойного.
4.  Первая, ведущая, главная плакальщица среди соболезнующих женщин.
5.  ПМА № 2 – Полевые материала автора. Дневн. 2. КБР, Лескенский район. (с. Аргудан. 15.08.2022 г.; с. Старый Лескен. 
17.08.2022 г.).
6.  ПМА №1 – Полевые материала автора. Дневн. 1. КБР, Баксанский район (с. Баксаненок 02.03.2022 г.; г. Баксан 12.04.2022  г.; 
с. Кишпек 24.04.2022 г.; с. Жанхотеко 08.05.2022 г.); ПМА №3 – Полевые материала автора. Дневн. 3. КБР, г.о. Нальчик. 
19.10.2022 г., 13.12.2022 г.
7.  Архив Института гуманитарных исследований – филиала Кабардино-Балкарского научного центра Российской академии 
наук.
8.  ПМА №1 – Полевые материала автора. Дневн. 1. КБР, Баксанский район (с. Баксаненок 02.03.2022 г.; г. Баксан 12.04.2022 г.; 
с. Кишпек 24.04.2022 г.; с. Жанхотеко 08.05.2022 г.).



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

604

на старшую по возрасту женщину, поскольку в настоящее время институт плакальщиц не только утра-
тил свои позиции, но и подвергается осуждению со стороны «новых мусульман». Согласно исламским 
религиозным канонам, не следует плакать и демонстрировать чувства горя и утраты по поводу смерти 
близких.

По традиции, если умер свекор или свекровь, невестка не должна входить в комнату, где сидят жен-
щины. Иногда ее приглашают отдельно и выражают сочувствие. В случае кончины молодого жена-
того мужчины, его близкие (мать, сёстры, тёти и др.), обычно предавались безутешному горю. Рань-
ше считалось неуместным оплакивать своего мужа, несмотря на его возраст. В народе говорят: «Сил1 
л1ащ жып1эу угъыну къек1укъым» (Не подобает и не по традиции оплакивать своего мужа)9. Однако 
в  наши дни проявление эмоций в виде слёз уже считается неприемлемым с точки зрения религиозных 
предписаний, и это не связано с традиционными правилами этикета.

В погребальных и поминальных ритуалах кабардинцев особое место принадлежит поминальной 
трапезе. Согласно верованиям кабардинцев, умершие, подобно живым, нуждаются в пище. В против-
ном случае, если покойный останется голодным, он может начать досаждать живым, в частности, часто 
являться во снах. Многие информаторы рассказывали о том, как их усопшие родственники являлись 
им во снах и просили о пище. Иногда они просили еду в долг или просто смотрели на неё. До сих пор 
некоторые представители старшего поколения и приверженцы традиционных взглядов убеждены, что 
насыщение усопшего происходит за счёт кормления живых, где важнейшей особенностью поминаль-
ной трапезы является изобилие еды10. Согласно обычаю, необходимо приготовить жертвенную пищу 
и раздать ее родственникам, соседям, друзьям, бедным и т.д. Сегодня принято раздавать жертвенное 
мясо в сыром виде. Вместе с мясом раздается набор продуктов, который семья умершего составляет 
в  соответствии со своим финансовым возможностями.

До начала 2000-х годов приготовление жертвенной пищи у кабардинцев было строго регламенти-
ровано. Например, в кабардинских семьях поминальная еда в семье умершего не готовилась в течение 
первых трех дней. Обычно еду готовили либо соседи, либо родственники покойного. Объясняется это 
тем, что требования адыгского похоронного этикета были особенно строгими в отношении поведения 
родственников, в частности, церемониального плача во время траурных мероприятий [18]. Поминки 
ложились непосильным бременем на семью покойного, если бы не институт взаимопомощи. Соседи 
и  родственники брали на себя приготовление поминальной еды, не желая отвлекать семью от глу-
бокого горя. В Прохладненском, Лескенском и Терском районах до сих пор не разводят огонь в  доме 
покойного. И только после того, как вечером ворота закрываются, соседи приносят им еду (каб.  –«гу1э 
шхын» (еду для скорбящих). Но в Баксанском, Урванском и Чегемском районах члены семьи и род-
ственники готовят еду в день смерти. В различных населенных пунктах этот ритуал имеет свои от-
личия. В селении Баксаненок не готовят пищу в первый день и начинают только со второго, а в селе-
нии Кишпек готовят с первого дня. Как только покойника выносят со двора, женщины начинают печь 
традиционные лепешки (каб. – «лэкъум» или «жьэрымэ») и готовить калмыцкий чай, которыми они 
угощают присутствующих. Лепёшки подаются как сакральное блюдо, которое принято готовить во все 
поминальные дни без исключения. 

В кабардинской обрядовой пище вплоть до сегодняшнего дня присутствует форма круга. Ле-
пешки, которые готовят во время погребальных обрядов, имеют круглую форму. В населенных пун-
ктах Баксанского района, по случаю похорон или поминок, если соседям раздают лепешки в форме 
прямоугольника, то старики говорят, что такая еда не угодна Аллаху. По-видимому, «образ» круга, 
его сакральное значение у кабардинцев до сих пор интуитивно ассоциируется с культом Солнца. 
Также интересен тот факт, что в некоторых семьях после приготовления лепешек, которые обжа-
риваются в горячем масле, в кипящее масло обязательно добавляют несколько капель воды. Если 
вода не добавляется, пожилые женщины говорят: «Л1ам и псэм лъысынукъым жьэрымэр» (ри-

9.  ПМА № 2 – Полевые материала автора. Дневн. 2. КБР, Лескенский район. (с. Аргудан. 15.08.2022 г.; с. Старый Лескен. 
17.08.2022 г.).
10.  ПМА №1 – Полевые материала автора. Дневн. 1. КБР, Баксанский район (с. Баксаненок 02.03.2022 г.; г. Баксан 12.04.2022 г.; 
с. Кишпек 24.04.2022 г.; с. Жанхотеко 08.05.2022 г.); ПМА № 2 – Полевые материала автора. Дневн. 2. КБР, Лескенский район. 
(с. Аргудан. 15.08.2022 г.; с. Старый Лескен. 17.08.2022 г.); ПМА №3 – Полевые материала автора. Дневн. 3. КБР, г.о. Нальчик. 
19.10.2022 г., 13.12.2022 г.; ПМА № 2 – Полевые материала автора. Дневн. 2. КБР, Лескенский район. (с. Аргудан. 15.08.2022 г.; 
с.  Старый Лескен. 17.08.2022 г.); ПМА № 4 – Полевые материала автора. Дневн. 4. Ставропольский край. 22.10.2022 г.



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

605

туальная пища не достигнет души умершего)11. Приведенные примеры отчетливо демонстрируют 
связь поминальных обрядов с доисламскими, архаичными верованиями. 

Лепешки жарят и раздают соседям в течение первых 40 дней после похорон, а затем каждый 
четверг в течение года. Вместе с лепешками обычно раздают сладости: леденцы, сладкую воду, мо-
роженое и т.д. В последнее время ритуальное значение процесса приготовления ритуальной пищи 
утрачивается. В некоторых семьях вместо традиционных лепёшек всё чаще отдают предпочтение 
пирогам с  картофелем, сладкой начинкой, кексам, пирожным и даже фруктам. Это обусловлено, 
как правило, занятостью организаторов поминок или отсутствием особой важности в выборе того, 
что именно готовить и подавать. Важно подчеркнуть, что в семьях, где есть «новые мусульмане», 
запрещено готовить и предлагать ритуальную пищу. Они считают, что приготовление и раздача 
поминальной еды — это пережитки язычества12. 

Следует отметить, что именно женщины принимали участие в церемонии приготовления и раздаче 
ритуальной пищи. Они не могли пользоваться никакими приспособлениями и должны были готовить 
ритуальную пищу исключительно своими руками [19]. Раньше все, что готовилось «для усопшего», 
родственники, пришедшие на поминки, должны были есть руками, не пользуясь приборами (вилками, 
ножами, ложками и т.д.). В противном случае считалось, что еда «не дойдет до души» усопшего. Конеч-
но, на современных поминках все чаще используются столовые приборы. И эти элементы поминально-
го действа, направленные на удовлетворение души умершего, в этом отношении теряют своё значение.

В этом контексте важно подчеркнуть, что, как и в далёком прошлом, во время менструации жен-
щине не разрешалось участвовать в приготовлении ритуальных блюд, а также приближаться к ним 
и  взаимодействовать с ними. Вероятно, истоки этого запрета уходят в глубокую древность, когда жен-
щину в определённые дни считали нечистой, а её прикосновение к священной пище воспринималось 
как осквернение. Порядок, предписывающий лицам, имевшим контакт с покойным, воздерживаться 
от соприкосновения с пищей, представляет собой широко распространённую практику в различных 
культурах. В настоящее время этот запрет соблюдается не во всех семьях. В семьях, где религиозные 
убеждения выражены ярко, этот запрет соблюдается формально. В период менструации женщины не 
совершают обязательный для всех мусульман намаз, поскольку считаются нечистыми, но этот запрет 
не распространяется на приготовление пищи. По словам информанта, «если старшие женщины всё 
же настаивают на приготовлении ритуальной еды, то, даже если у меня эти дни, я не сообщаю об этом. 
Я  считаю, что готовить и раздавать пищу для усопшего — это пережитки язычества, не имеющие отно-
шения к исламу»13.

На второй день после похорон совершается жертвоприношение. Мужчины отвечают за все, что 
было связано с жертвоприношением: закалывание и разделка туши. Раньше, когда почти в каждой 
семье был домашний скот, забивалось жертвенное животное. Теперь, ориентируясь на материальное 
положение, семья покупает бычка, барана. Мясо отваривается или делается «лыбжьэ» (жареное рубле-
ное мясо) для поминального стола. Примечательно, что селах, где еду готовят с первого дня, тех, кто 
приходит выразить соболезнования, угощают только лепешками и чаем. И только со второго дня по-
дают мясо. А в селах, где не готовят дома и не кормят присутствующих, совершают жертвоприношение 
и  готовят лепешки только на третий день, ближе к вечеру. 

В городе Нарткала мы стали свидетелями инцидента, когда старейшина рода и семьи настаивал 
на необходимости приготовления и раздачи поминальной еды, а сыновья были категорически про-
тив этой традиции, называя ее пережитком язычества. Как оказалось, они отказываются принимать 
жертвенную пищу и даже не разрешают детям есть розданные сладости14. В архивных материалах мы 
обнаружили сведения, согласно которым представители старшего поколения выражали неодобрение 
в  связи с тем, что вместо традиционной практики приготовления поминальной пищи и угощения де-
тей, всё чаще стали раздавать сырое мясо15 [20].

11.  ПМА №1 – Полевые материала автора. Дневн. 1. КБР, Баксанский район (с. Баксаненок 02.03.2022 г.; г. Баксан 12.04.2022 г.; 
с. Кишпек 24.04.2022 г.; с. Жанхотеко 08.05.2022 г.).
12.  ПМА №3 – Полевые материала автора. Дневн. 3. КБР, г.о. Нальчик. 19.10.2022 г., 13.12.2022 г.
13.  ПМА № 2 – Полевые материала автора. Дневн. 2. КБР, Лескенский район. (с. Аргудан. 15.08.2022 г.; с. Старый Лескен. 
17.08.2022 г.).
14.  ПМА №1 – Полевые материала автора. Дневн. 1. КБР, Баксанский район (с. Баксаненок 02.03.2022 г.; г. Баксан 12.04.2022 г.; 
с. Кишпек 24.04.2022 г.; с. Жанхотеко 08.05.2022 г.).
15.  Архив ИГИ КБНЦ РАН (Архив Института гуманитарных исследований филиала Кабардино-Балкарского научного центра 
Российской академии наук) Ф. 10. Паспорт 16. Запись 1977 г.



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

606

Но в этом контексте следует сказать, что всё чаще представители старшего поколения также выра-
жают несогласие с практикой кормления участников поминок, соглашаясь с молодёжью и аргументи-
руя свою позицию тем, что подобные действия не оказывают никакого влияния на посмертное суще-
ствование души усопшего.

Заключение

Аспекты ритуалов, приведенные в статье, показывают нам направления трансформации не толь-
ко самих ритуалов, но и социальной динамики. Похоронно-поминальная практика — это не некая 
примитивная основа проторелигии, а явление, присущее любой культуре и являющееся одним из клю-
чевых факторов формирования традиционной культуры, мировоззрения и координации жизни наро-
да в целом. 

Анализ материалов позволяет сделать вывод о том, что, несмотря на сохранение в погребально-по-
минальной обрядности кабардинцев традиционных элементов, их содержание приобретает всё более 
формальный характер. С усилением влияния исламской религии на обрядовую практику происхо-
дит постепенное обесценивание традиционных ценностей. Эти внутренние преобразования в значи-
тельной степени определяются молодёжью, которая по-своему интерпретирует народные верования 
и  обычаи. Но новые порядки в похоронно-поминальной сфере приводят не только к утрате этнокуль-
турных ценностей, но и к девальвации традиций, которые формировались веками, и потере идентич-
ности. В  частности, утрачивают свою значимость обряды скорби и проявления соболезнования, про-
цесс приготовления и распределения поминальной пищи, а также традиционный порядок ритуальных 
действий. Известно, что религиозные и культурные традиции раньше не противоречили друг другу, а, 
наоборот, сосуществовали, оказывая взаимное влияние. Это можно заметить по реакции информато-
ров старшего поколения. 

Также стоит отметить, что снижение значимости традиционных обрядов может привести к ухуд-
шению социальной структуры. Вместо социальной связи, основанной на общекультурных ценностях, 
возникает индивидуализм, который порой противоречит основам исламского учения. Вследствие это-
го многие семьи оказываются в состоянии утраты как духовных, так и культурных ориентиров. Следует 
подчеркнуть, что в прошлом интеграция в религиозную среду вызывала у общества неоднозначную 
реакцию, однако в настоящее время негативную реакцию вызывает молодое поколение, которое не 
разделяет или отвергает мировоззренческие принципы и ценности ислама. Это указывает на рост ко-
личества людей в этой социальной категории.

Существует необходимость в переосмыслении роли ритуалов, вновь осознании их ценности в кон-
тексте современности. Постепенное формирование новых форм обрядов, которые могут сочетать как 
традиционные, так и современные элементы, может послужить основой для дальнейшего развития 
идентичности кабардинцев.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Богатырева И.З. Традиционное и новое в обрядности 
кабардинцев: дисс. канд. ист. наук — Нальчик, 2003. — 180  с. 
Режим доступа: https://www.dissercat.com/content/tradit-
sionnoe-i-novoe-v-obryadnosti-kabardintsev . Дата обращения: 
14.05.2023.

2. Гугова М.Х., Нальчикова Е.А., Текуева М.А. 
Трансформация северокавказской похоронной обрядности 
в ХХ веке // Социально-гуманитарные знания. 2018. № 9. 
С.  205–213. 

3. Текуева М.А., Нальчикова Е.А. Взаимопомощь 
в   похоронно-поминальной обрядности народов Северного 
Кавказа // Актуальные проблемы истории, теории 
и  методологии социальной работы: Материалы конференции. 
Нальчик: КБГУ, 2019. С. 150–155.

4. Текуева М.А., Нальчикова Е.А. Похоронная обрядность 
как маркер этнокультурной идентичности (на примере 

REFERENCES

1. Bogatyreva IZ. Traditional and new in the rituals of the Ka-
bardians (dissertation). Nalchik: Kabardino-Balkarian State Uni-
versity, 2003. Available at: https://www.dissercat.com/content/
traditsionnoe-i-novoe-v-obryadnosti-kabardintsev (In Russ)

2. Gugova MH., Nalchikova EA., Tekueva MA. Transformation 
of the North Caucasian funeral rites in the XX century. Sotsial-
no-Gumanitarnye Znaniya. 2018; 9: 205-213. (In Russ)

3. Tekueva MA., Nalchikova EA. Mutual assistance in the fu-
neral and commemorative rituals of the peoples of the North Cau-
casus. Proceedings of the interregional scientific and practical 
conference “Actual problems of the history, theory and methodol-
ogy of social work”. Nalchik: Kabardino-Balkarian State Universi-
ty. 2019: 150-155. (In Russ)

4. Tekueva MA., Nalchikova EA. Funeral Rites as a Marker of 
Ethnocultural Affiliation (On the Distribution of the Peoples of the 



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

607

народов Северного Кавказа) // Актуальные проблемы 
современного социально-гуманитарного знания: advanced 
science. Материалы Всероссийской научной конференции 
с  международным участием. Нальчик: КБГУ, 2020. С. 61–65.

5. Загазежев Т.Р. Намогильные памятники адыгов 
в  XIV–XVI вв.: общая характеристика и проблема культурно-
этнической принадлежности // Кавказология. 2022. № 4. 
С.  297–313. DOI: 4-297-313.

6. Адыги: Адыгейцы. Кабардинцы. Черкесы. Шапсуги / 
А.Х. Абазов, Х.И. Баков, Б.Х. Бгажноков [и др.]. М.: «Наука», 
2022. – 870 с.

7. Албогачиева М.С.-Г. Похороны и поминки у ингушей // 
Материалы полевых исследований МАЭ РАН. Вып. 9. Санкт-
Петербург, 2009. С. 60–76.

8. Мусаева М.К. Похоронно-поминальная обрядность 
народов Дагестана в современных городских условиях // 
Вестник Института истории, археологии и этнографии. 2017. 
№ 4(52). С. 115–124.

9. Зельницкая Р.Ш. Современный похоронно-
поминальный обряд у карачаевцев // Известия СОИГСИ. 
2018. №28 (67). С. 52–64.

10. Акаев В.Х., Мамадиева М.Х. Исламское возрождение 
на Северном Кавказе: дезинтеграционные и интеграционные 
процессы // Научная мысль Кавказа. 2015. № 1 (81). С. 100–
104.

11. Ярлыкапов А.А., Адиев А.З. Ислам на Северном Кавказе: 
реисламизация, мозаизация, проблема «традиционности» // 
Исламоведение. 2021. Т. 12. № 4. С. 59–74. DOI 10.21779/2077-
8155-2021-12-4-59-74. – EDN WQSRVH.

12. Такова А. «Молящаяся» мусульманская молодежь как 
субкультура кабардино-балкарского общества // Государство, 
религия, церкви в России и за рубежом. 2016. №2 (34). С. 255–
280.

13. Лакунова Д.Р. Трансформация похоронно-
погребальных обрядов и ритуалов кабардинцев Кабардино-
Балкарской Республики в начале 20-х гг. XХI в. // 
«Кавказология». 2023. № 2. С. 143–155.

14. Нальчикова Е.А. Риторика скорби в традиционной 
культуре адыгов: гендерный аспект // Вестник Дагестанского 
научного центра. 2008. № 32. С. 47–52.

15. Ахохова Е.А., Нагоева Л.А., Катанчиев З.М. Социальная 
и магическая семиотика женских культов в абхазо-адыгской 
культуре // Исторические, философские, политические 
и   юридические науки, культурология и искусствоведение. 
Вопросы теории и практики. Тамбов: Грамота, 2015. № 3. Ч.  2. 
С. 27–32.

Поступила в редакцию 09.12.2024 г. 
Принята в печать  27.02.2025 г. 
Опубликована 15.09.2025 г.

North Caucasus). Proceedings of the interregional scientific and 
practical conference “Actual problems of the history, theory and 
methodology of social work”. Nalchik: Kabardino-Balkarian State 
University, 2010: 61-65. (In Russ)

5. Zagazezhev TR. Tombstones of the Adyghe people in the 
14–16th centuries: general characteristics and the problem of cul-
tural and ethnic affiliation. Kavkazologiya. 2022; 4: 297-313. DOI 
10.31143/2542-212X-2022-4-297-313. (In Russ)

6. Abazov AH., Bakov HI., Bgazhnokov BH. [et al.]. Adyghe: 
The Adygs. Kabardians. Circassians. Shapsugs. Moscow: Nauka, 
2022. (In Russ)

7. Albogachieva MS-G. Funerals and commemorations of the 
Ingush. Field research materials of the Peter the Great Museum of 
Anthropology and Ethnography. Saint-Petersburg, 2009; 9: 60-
76. (In Russ)

8. Musayeva MK. Funeral and commemorative rituals of the 
peoples of Dagestan in modern urban conditions. Bulletin of the 
Institute of History, Archaeology and Ethnography. 2017; 4(52): 
115-124. (In Russ)

9. Zelnitskaya RS. Modern funeral and memorial rite among 
Karachays. Izvestiya SOIGSI. 2018; 28(67): 52-64. (In Russ)

10. Akaev VH., Mamadieva MH. The Islamic renaissance in 
the North Caucasus: disintegration and integration processes. 
Nauchnaya mysl Kavkaza. 2015; 1: 100-104. (In Russ)

11. Yarlykapov AA., Adiev AZ. Islam in the North Caucasus: 
Re-Islamization, Mosaicization, and the Problem of “Traditional-
ity”. Islamovedenie. 2021; 12(4): 59-74. DOI 10.21779/2077-8155-
2021-12-4-59-74. (In Russ)

12. Takova A. “Praying Youth” as a Subculture of the Kab-
ardino-Balkar Society. State, Religion and Church in Russia and 
Worldwide. 2016; 2: 255-280. (In Russ)

13. Lakunova DR. The transformation of funeral and burial 
rites and rituals of Kabardians of the Kabardino-Balkarian Repub-
lic in the early 20s of the 21st century. Kavkazologiya. 2023; 2: 
143-155. DOI 10.31143/2542-212X-2023-2-143-155. (In Russ)

14. Nalchikova EA. The rhetoric of grief in the traditional cul-
ture of the Adygs: the gender aspect. Bulletin of the Daghestan Sci-
entific Center. 2008; 32: 47-52. (In Russ)

15. Ahohova EA., Nagoeva LA., Katanchiev ZM. Social and 
magical semiotics of female cults in the Abkhaz-Adyghe culture. 
Historical, philosophical, political and legal sciences, cultural stud-
ies and art criticism. Questions of theory and practice. Tambov: 
Gramota, 2015; 3(2): 27-32. (In Russ)

Received 09.12.2024
Accepted  27.02.2025
Published 15.09.2025



608

Research paper

For citation:  . History, Archeology and Ethnography of the Caucasus. 2025. Vol. 21. N. 3. P. 228-
245. doi.org/10.32653/CH202228-245

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213608-617

HISTORY, ARСHAEOLOGY  AND ETHNOGRAPHY OF THE CAUCASUS. V. 21. № 3. 2025. P. 608-617

For citation: H.M. Tcholakian, H.H. Galstyan. Shvot and Ishvut: a comparative analysis of Armenian 
lower mythological characters. History, Archeology and Ethnography of the Caucasus. 2025. Vol. 21. 
N.  3. P. 608-617. doi.org/10.32653/CH213608-617

Hagob M. Tcholakian
Dr. Sci., Chief Researcher
Institute of Archeology and Ethnography of NAS RA, Yerevan, Armenia
hagopcholakian@hotmail.com

Hasmik H. Galstyan,
Ph.D. (Philology), Researcher
Institute of Archaeology and Ethnography, NAS RA, Yerevan, Armenia
Shirak Center for Armenological Studies, NAS RA, Gyumri, Armenia
hasmikgalstyan1979@gmail.com

SHVOT AND ISHVUT: 
A COMPARATIVE ANALYSIS OF ARMENIAN LOWER 

MYTHOLOGICAL CHARACTERS

Abstract. This article examines Shvot or Ishvut, an evil spirit well-known in Armenian lower mythology and folk 
beliefs. Drawing on ethnographic materials collected from various regions of Armenia and among Armenian communities 
in the Kessab region of Syria, the study employs primarily historical methods, including historical-comparative and 
chronological approaches, alongside specialized ethnographic methods such as in-depth qualitative analysis. The research 
delineates the defining characteristics, functions, manifestations, and associated attributes of Shvot. The primary objective 
is to analyze this lower mythological figure through a synchronic approach, utilizing folklore and ethnographic sources 
documented from the mid-19th century to the present. Etymological considerations, name verification, and related issues 
are addressed peripherally using an asynchronous approach with historical sources, though these remain secondary to the 
study’s main focus. Shvot is identified as a calendar spirit, predominantly associated with the Terendez holiday and the 
New Year. According to folk beliefs, the Shvot spirits reside in human dwellings during winter and are expelled through 
specialized exorcism rituals at the onset of spring, rituals that symbolically reflect the transition from winter to spring. 
The name Shvot exhibits phonetic variations across Armenian dialects, yet its functions remain consistent. The spirit is 
believed to inhabit homes, barns, and storerooms during winter, consuming food stored in barns, harming livestock, and 
deceiving women as an untrustworthy entity. Shvot is situated within a broader spectrum of spirits in Armenian lower 
mythology, and its parallels within the Armenian belief system are explored in detail in this study.

Keywords: lower mythology of Armenians; folk beliefs; calendar rituals; winter-spring period of the calendar; Shvot; 
Ishvut

© H.M. Tcholakian, H.H. Galstyan, 2025
© Daghestan Federal Research Centre of RAS, 2025



609

Исследовательская статья

Для цитирования:  // История, археология и этнография Кавказа. 2025. Т. 21. No  3. С. 228-
245. doi.org/10.32653/CH202228-245

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213608-617

ИСТОРИЯ, АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОГРАФИЯ КАВКАЗА. Т. 21. № 3. 2025. С. 608-617

Для цитирования: Чолакян А.М., Галстян А.Г. Швот и Ишвут. Сравнительное исследование 
(по армянским низшим мифологическим персонажам) // История, археология и этнография 
Кавказа. 2025. Т. 21. No  3. С. 608-617. doi.org/10.32653/CH213608-617

Чолакян А.М.
д.и.н., главный научный сотрудник
Институт археологии и этнографии НАН РА, Ереван, Армения
hagopcholakian@hotmail.com

Галстян А.Г.
к.ф.н., научный сотрудник
Институт археологии и этнографии НАН РА, Ереван, Армения
Ширакский центр арменоведческих исследований НАН РА, Гюмри, Армения
hasmikgalstyan1979@gmail.com

ШВОТ И ИШВУТ. 
СРАВНИТЕЛЬНОЕ ИССЛЕДОВАНИЕ

(ПО АРМЯНСКИМ НИЗШИМ 
МИФОЛОГИЧЕСКИМ ПЕРСОНАЖАМ)

 
Аннотация. Данная статья посвящена Швоту или Ишвуту – злому духу, широко известному в армянских низ-

ших мифологических сказаниях и народных верованиях. Статья основана на материалах, собранных в различных 
этнографических регионах Армении и у армян региона Кесаб в Сирии, с использованием в первую очередь истори-
ческих методов (историко-сравнительного и хронологического), а также специализированных методов (углублен-
ного исследования), соответствующих теме исследования. В результате рассматриваются определяющие черты 
персонажа, его функции, проявления трансформации и другие аспекты. Наша главная цель – проанализировать 
низшего мифологического персонажа Швот, используя синхронный подход, опираясь на фольклорные и этно-
графические материалы, задокументированные со второй половины XIX века по настоящее время. Что касается 
этимологии персонажа, проверки его имени и связанных с этим вопросов, мы иногда обращались к историческим 
источникам, используя асинхронный подход. Однако этот анализ поверхностен и не входит в основную сферу на-
шего исследования. Швот является календарным духом, который в основном обсуждается в контексте праздника 
Трндез и, в частности, в контексте Нового года. По народным представлениям, духи швоты зимуют в домах людей, 
а в начале весны люди выгоняют их из домов благодаря особому ритуалу изгнания швота. Ряд обрядов изгнания 
швотов фактически выражает реальность изгнания зимы и встречи весны. Имя имеет множество фонетических 
изменений в армянских диалектах, но функции его те же. Он появляется человеку зимой, обитает в большом ко-
личестве в домах, сараях и кладовых, поедает оставшуюся в сараях пищу, причиняет вред домашним животным. 
Он также является лживым и неверным духом, который является женщинам. Этот злой дух принадлежит ряду 
духов армянской низшей мифологии. Злой дух Швот имеет свои параллели в армянской системе верований и это 
подробно рассмотрено в этой статье.

Ключевые слова: низшая мифология армян; народные верования; календарная обрядность; зимне-весенний 
период календаря; Швот; Ишвут

© Чолакян А.М., Галстян А.Г., 2025
© Дагестанский федеральный исследовательский центр РАН, 2025



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

610

Introduction

This study analyzes Shvot or Ishvut, a malevolent spirit in Armenian lower mythology. The term “lower 
mythology” was first introduced into academic discourse by the German ethnographer Wilhelm Mannhardt, a 
proponent of the Grimm brothers’ school of mythology [1, pp. 215–217]. In Armenian folklore studies, Manuk 
Abeghyan was the first to use this concept. In his 1899 work, Der armenische Volksglaube (Armenian Folk 
Beliefs), he classified the pagan aspects of Armenian folk beliefs as a form of lower mythology, noting its 
similarity to the folk traditions of many other cultures of the world [2, p. 13].

From the mid-19th century through the 1980s, during the Soviet period, the Armenian folkloristic school 
regarded lower mythology as superstition, and narratives about the figures of the Armenian pantheon were 
labeled as superstitious tales. However, since the late 20th century, prominent Russian scholars, including 
L.   Vinogradova [3, p. 100; 4, p. 2] and R. Seferbekov [5], have concluded that beliefs and ideas about 
both benevolent and malevolent spirits are not merely superstition but rather an ancient tradition rooted 
in myths and mythological stories. This perspective is supported by numerous scientific and ethnographic 
studies conducted by Russian researchers on the oral traditions of various ethnic groups, including almost 
all Slavic peoples (e.g., Russians, Ukrainians, Poles, Bulgarians, Serbians). Consequently, these scholars have 
minimized their use of the term “superstition” and now consistently publish their work under the headings of 
“folk demonology” or “lower mythology.”

This research aims to examine the mythical creature known as Shvot and the beliefs associated with it using 
a synchronous approach. The study draws on folklore, ethnographic, and dialectal materials collected from the 
latter half of the 19th century to the present day. The primary focus of this study is the field research and folklore-
dialect notes gathered over the past two decades. Extensive fieldwork was conducted in Armenia and among 
the Armenian community in the Kessab region of Syria. The data were recorded through in-depth individual 
interviews with a wide range of age and gender groups. To achieve our research objectives, we collected lower 
mythological narratives about Shvot/Ishvut from both written and oral traditions, classified popular and dialectal 
versions of the spirit, and analyzed its role within the context of rituals, beliefs, and daily life.

The study’s methodology is grounded in empirical research, incorporating observation, material recording, 
and a synthesis of folkloristic, ethnographic, and linguistic data. The work also utilizes typological and 
phenomenological methods. An examination of the functions and behavior of Shvot is carried out in the 
entirety of its origin and development, demonstrating a historical approach using historical-cognitive and 
historical-comparative principles.

To ensure and support the reliability of the research findings, we have compared the results and 
experiments in the fields of ethnography and folklore, based, primarily, on two types of materials: folkloristic 
and ethnographic, which were collected from bibliographic sources, fieldwork and others.

Etymology and dialectal versions of the word Shvot

The word “Shvot” is of Assyrian origin, and is the eleventh month of the Assyro-Babel book, which 
corresponds to the Roman February and the Armenian Margats. According to that, in modern dialects, “Shvot” 
means a kind of demon that operates in February [6, p. 537–538]. There are a number of dialectal forms 
of the word “Shvot” from different dialect-speaking regions of Eastern and Western Armenia, Cilicia, other 
Armenian-inhabited places, such as Ararat, Shirak, Khoy, Polis, Sebastia, Karin, Kharberd, Dersim, Hachn, 
Mush, Van, Bagrevand (Shvot), Malatia (Shivot, Shuved), Nor Bayazet (Shhod), Balu (Shuet), Shirak (Swedi), 
Sebastia (Shifot, Fshot), Nor Nakhichevan (Zhvet, Zhvot, Zhivot), Kessab (Ishvut) and etc.

The word “Shvot” holds two main meanings: the month of February and a type of monstrous being.
The Month of February: Shvot is the name for February, a month traditionally believed to be a time when 

demons were unleashed to cause harm. A common saying reflects this belief: “Shvot out, March in.”
An Evil Spirit: Shvot also refers to a malevolent spirit that appears at the end of February. This spirit is said 

to inhabit people’s homes during the winter but retreats to the fields in the spring. While it causes some harm, 



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

611

it is not considered to be as malevolent as the devil. To drive it away, people perform a ritual on the night of 
March 1st: a bowl of water is placed on the doorstep, and old clothes, furs, and blankets are beaten against the 
walls of the house. During this ritual, they chant, “Shvot out, March in” (originally, “February went, March 
came, winter passed, spring came,” with the metaphorical meaning that evil departs and good remains) [7, 
p.  540].

The forms Shved and Shvet are also associated with the holiday of Tyarnandaraj,1 which takes place on 
February 14th. This connection is further supported by related terms such as shvotahan, meaning “taking 
Shvot out of the house,” and shvotamis, meaning “the month of Shvot, February” [7, p. 540]. Later dictionaries 
provide similar definitions. For instance, one source defines Shvot as “an evil spirit that, according to popular 
beliefs, appears in February” [8, p. 1119]. A Western Armenian dictionary provides two meanings: “1. Monster, 
afrit. 2. The last night of February” [9, p. 486].

The various expressions of the word “Shvut/Shvot” existing in the Armenian dialects, are considered by 
Armenian linguists and ethnographers to be etymologically accepted as the month of February, but almost 
everywhere among Armenians, it was not just a month name but it acquired a new meaning. In some 
ethnographic regions, the people call those spirits Shvot, which, in their opinion, play a negative role in their 
economy before the arrival of spring [10, p. 34, 9, 263–278].

The word “Shvot” means the devil. “As if that devil and his children want to own all the food and herbs 
in the house. That’s why, they are beaten and thrown out of the house [11, p. 191].” Based on the nature and 
functions of the examined spirit, ethnographers do not rule out that the Armenian word Shvait (Zekh, Tsop) is 
also connected with the word “Shvot” [12, p. 47].

Another phonetic variation of the name Shvot is the word Ishvut, which exists in the dialects of Kessab and 
Swetiye. The Armenians of Swetiye and Kessab were familiar with Arabic and Turkish languages, in which the 
name Shubat is associated with the month of February. However, they exclusively use the synonym Piturvar 
(February) and never associate their word Ishvut with Shubat or Shvot as a month name. Instead, Ishvut refers 
to an evil spirit and has no direct connection to the month of February (Shubat) [13, p. 120]. This marks a 
fundamental difference in the concepts of Shvot/Ishvut among people from the two Armenian environments.

Shvot’s functions

According to popular beliefs, the Shvots are invisible spirits who are said to descend from Noah’s son, Ham. 
Armenian folklorists have documented numerous stories and traditions about the origins of the Shvots from 
various ethnographic regions of Armenia. One such tradition recounts that Ham, being unfaithful to God’s 
command and disrespecting the sanctity of the ark, had a son with his wife during the flood. A year later, when 
God’s angel opened the ark’s door and counted the eight people to take them out, the angel asked Ham if there 
was anyone else inside. Ham, ashamed, answered, “There is none.” The angel then stated, “If there is one, let 
it not be,” which caused the newborn child to be transformed into an invisible spirit. This spirit grew stronger, 
married into the human race, and had children who are also invisible spirits. The Shvots are said to have 
multiplied greatly, and they do not die, as they are believed to be present in every part of the world. Because 
they are considered the “fruit of sin” and were not born of a holy marriage, they are believed to be the source 
of all kinds of evil [14, p. 210].

In Armenian lower mythology, it is etymologically understood that the Shvots appear in homes during 
winter, often on or around New Year’s Eve. In Maghnisa (Smyrna), Shvot was specifically regarded as the 
spirit of New Year’s Eve. According to local beliefs, “instead of distributing gifts to boys, they go around all the 
houses that have a person named Mariam, and collect gifts” [15, p. 293]. Like many other malevolent beings, 
the Shvots were primarily perceived as trickster spirits.

One common tale describes a Shvot appearing to bedridden boys who sleep without praying. The spirit 
takes the form of an acquaintance or relative, tricking the child into wetting the bed. In another account, a 
wealthy housewife recounted a story about her “washer” who was called to work by a Shvot appearing in its 
true form. After a long night of wandering, the woman realized she was lost and her guide was a complete 

1.  Tyarnandaraj is one of the holidays of the Armenian Church, celebrated on February 14th, forty days after the Epiphany of Christ 
(January 6th). The name Tyarnandaraj means “coming up to meet the Lord.” It is also commonly known as Terendez, Tyrendez, and 
Tyrntes, all of which are derived from the phrase “The Lord is with you.”



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

612

stranger. Suddenly, the companion began to shrink, eventually merging with the darkness and disappearing. 
By muttering the name of Jesus Christ, the woman was finally able to find her way home [16, p. 618–619].

Shvot is primarily a calendar spirit tied to the transition from winter to spring.2 The term “Shvot” is 
closely linked to the Terindez3 festival, as not only is the month of February called Shvot, but the festival of 
Tyarnandaraj itself is also referred to by this name [17, p. 66]. This association is also found in Hachn, where 
the festival is called shvet and symbolizes Terindez’s arrival in February, a month that shares its name with the 
Persian word for February, šubāt.4

In some dialects, Terindez is known as “Shvot night,” and February is called Shvotamis. Beliefs hold that 
the Shvots spend the winter in human dwellings. There’s also a folk belief connecting the Shvots to sexuality. 
For example, when cats’ mating season begins in March, it is sometimes called the “month of Shvot” [18, p. 10, 
54], and a young couple in love may be metaphorically referred to as a “cat of Shvot” [19, p. 88].

In Kars, when a wedding coincided with Tyarnandaraj, a disguised performance featuring a Shvot-cat and 
a banished woman would take place. Two men wearing turbans would participate, one disguised as a man 
and the other as a woman. The “wife” would beat and kick out the man with a broom, while the “husband,” 
impersonating a cat, would lie on the ground, clawing and grabbing the feet of passers-by while demanding 
gifts. The woman, meanwhile, would make distorted facial expressions and demand gifts with slapping gestures 
[20, p. 150].

In Nor-Bayazet, it was believed that the Shvots multiply by deceiving and luring people. They are said to 
live in people’s homes during the winter and move to the fields in the spring. February is called their month 
because their blood heats up during this time, and they are said to seduce people with erotic dreams. The belief 
also suggests that the presence of the Shvots causes cats to meow in that month because the animals are able 
to see them [21, pp. 107–108]. It is also believed that on the evening of Terindez, the Shvots enter the belly of 
cats and fight one another.

According to these ideas, Shvot is associated with fertility, rebirth, and the continuation of life. Thus, one 
of its functions is to inspire people with erotic dreams, which is connected to its association with cats during 
the winter-spring transition, particularly around New Year’s Eve. The month of February was considered the 
middle of winter by the people, a time of great concern. With the first vegetables not yet ready, people worried 
if their food and fodder would last until spring, and they attributed any scarcity to the work of the Shvots and 
other devils.

The following example of folklore songs are dedicated to Terindez, testify to this reality:
Տէրընդեզ, դարմանը` կես, /Terndez, the feed (hay) is half over, /
Առ հաց ու կես` էլիր գեղէս, / take half a loaf – leave the village, /
Տէրընդեզ, մխի դին տես, / Terindez, look in the direction of the smoke, /
Մէ փութ ցանես` հարյուր քաղես [22, p. 233]: / Sow 1 put (16 kg), collect 100/

By nature, Shvot is a voracious spirit that consumes a person’s winter provisions, as it is believed to live in 
abundance within homes throughout the season. In February, as the ground begins to warm, the Shvots are 
said to come and go, causing cats to growl and mate. This links Shvot to fertility and procreation, as it is also 
believed to inspire people with sexual dreams [23, pp. 263–278].

In the Sweida region, Shvot is known as Ishvut and is perceived as an insatiable evil spirit. This is captured 
in the comparative saying: “Dz Ishvut i, na udilu g gshdanu, na khumilu g gsdanu,” which translates to “He is 
Ishvut; neither eating nor drinking fills him up,” and is likened to a dragon that is never satisfied [24, p. 70]. In 
the Kessab dialect, Ishvut is defined as a “lunatic, sickly person” or a “monster, a beast-like being” [25, p. 250]. 
For many in Kessab, the term “Ishvut” is used to describe a person who is a glutton, whimsical, a drunkard, 
an adulterer, or even a blasphemer, often summarized by the phrase “yntez Ishvut mi,” meaning “he is like an 
Ishvut.”

The term is also used to describe devilish or sick people, as it is generally imagined as a monster or beast-
like being. According to an elderly informant named Rahel Zahterian, Ishvut is a dark and white spirit in the 

2.  Shvot shares some characteristics with the “March old woman” figure, which is common in the Carpathian-Balkan region, a detail that 
highlights its role in the winter-spring transition. // Goland N.G. The Legend of the March Old Woman and its Reworking in Romanian 
Literature. All-Russian Congress of Folklorists, pp. 357-368.
3.  Terindez (Tyarnandaraj) is an Armenian Church holiday commemorating the offering of baby Jesus to the temple. The Armenian 
Church celebrates it on February 14, forty days after the Epiphany of Christ (January 6).
4.  http://www.houshamadyan.org/arm/mapottomanempire/adanavilayet/hadjin/religion/festivals.html



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

613

ugly form of a man that appears to women as they leave the pantry. The informant claims that a woman saw it 
in front of her house, drunk and with wine, and with a repulsive appearance. As soon as the woman said “Jesus 
Christ,” it disappeared.

Interestingly, in Sweida, Ishvut is equated with a real woman. One narrative recalls Ishvut as a once brave, 
strong, and tireless old woman who could single-handedly load a mule – a task that typically required two 
people. However, mischievous children mocked her, provoking her to curse their families [26, p. 208]. This 
account illustrates how the concept of Ishvut transcends a purely mythical evil spirit to become a figure with 
human traits, blurring the line between folklore and real-life associations.

In both Kessab and Sweida, the figure of Ishvut is linked to February and its rituals. Among Armenians, 
Shvot is a lower mythological figure with a complex gender profile, appearing in amorphous, zoomorphic, or 
anthropomorphic forms. Its functions include inspiring sexual dreams and maintaining a close association 
with cats, especially during the winter-to-spring transition, which coincides with the New Year holiday.

Elements of Shvot’s characteristics are reflected in Kessab’s Terindez rites. These traditional rituals, held in 
February, center on fire as a symbol of renewal and purification. Newlywed grooms would compete to be the 
first to light the pyre, pushing each other to reach the pile of maple tree branches. Once the pyre was lit and the 
flames had subsided, the grooms and young men would leap over them, an act symbolically known as “burning 
the winter” (dzmery varil). As the fire died down, participants would carry burning sticks or candles back to 
their homes to light their lamps and their home fires. If a candle extinguished on the way, it was considered a 
bad omen, and it had to be relit from another source.

The charred remains of the fire were also believed to possess protective and fertile properties. People would 
scatter the extinguished wood in granaries, gardens, and fields, under trees, or among their wheat and barley 
stores to ensure abundant harvests and protect against the evil eye. Similarly, in other parts of Armenia, fire 
was used to repel evil. The following day, women would visit churchyards to collect ash from the Terindez fire, 
which they would scatter in garden pits or beds where pumpkins were to be planted. A belief persisted those 
pumpkins grown in such ashes would never diminish, symbolizing endless prosperity.

In summary, Shvot in popular belief appears in various forms: a real woman, an ugly person, or a very thin 
and tall being. Shvot is also said to transform into a hardworking old woman or a wheel that rolls after people, 
catching them and subjecting them to nightmares. Like many spirits, Shvot can change its appearance; to enter 
a home, it often takes the form of a cat, slipping in unnoticed and bringing frost with it. Most often, however, 
the Shvots are considered invisible evil spirits that operate secretly without being seen by humans.

Banishing the Shvots

By nature, these consumer spirits prefer to live in groups within warm houses, barns, and pantries, where 
they destroy the winter provisions that people have stored with the help of Dovlat (a spirit of abundance). From 
February 14th to the 20th, a fierce battle begins between the Shvots, who have grown strong from enjoying 
the home’s provisions all winter, and the tired Dovlat, who has worked to fill the empty pantries and barns. 
Shvotahans, who are mostly women, come to aid Dovlat. the Shvots are removed from the house through a 
special ritual also called shvotahan.

On the last day of February, and in some places on the first of March, the women of the house strike the 
walls and corners with sticks, various pieces of cloth, and calf, goat, and sheep furs, chanting, “Shvot out, 
March in,” which means “evil out, good in.” In Bulanekh, one woman reportedly came out of her house at night 
and saw a Shvot standing at her neighbor’s door, cursing because it had been driven out of the house for the 
winter [18, p. 10].

A prevailing opinion about the ritual of banishing the Shvots is that the phrase “Shvot out, March in,” 
which was recorded in several regions of Armenia, was used by peasants at the end of February to bid farewell 
to winter and welcome spring. This proverb is linked to a myth and belief among the people about the evil 
spirits called the Shvots, which are thought to secretly enter a peasant’s home, harming their stored provisions 
and milking animals. The origin of the saying is clearly connected to the animism of the agricultural-livestock 
period, during which primitive people believed they could influence and use nature’s phenomena and forces 
through various magical means, such as formulas, rituals, and ceremonies [27, pp. 21–22].



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

614

In Kessab, women say “Issus Qristus” or “Jesus Christ” when they enter the pantry and open it, as they 
believe this expression helps to banish spirits.

Interestingly, the belief in and the practice of banishing the Shvots also exist in the Alevi villages near 
Kessab. At the end of the month, elderly Alevi women sweep their homes back and forth, chanting in Arabic, 
“Kushsh kushsh ya far, rah Shubat ua ichha Azar,” which translates to “Kish-kish, you mouse, Shubat’s gone, 
February has gone, Azar: March came in.” They often repeat this phrase while hitting a tin [28, p. 346].

Parallels in the Armenian and Kessabian beliefs

In Armenian and Kessabian beliefs, Shvot corresponds to the spirit known as Purtik5 or Pupushic. In 
Archak, these beings were imagined as “brown-skinned, very curly-haired, and plump, with bright eyes like 
a lamp, children in ruffled clothes.” Once a year, on the evening of the Annunciation, housewives would give 
little girls a lit lamp and use a giant wooden stick from the tandoor to draw a cross with its charred end in the 
four corners of the tandoor, pantries, grocers, stables, and other places. As they did so, they would constantly 
repeat the saying, “Pupushik, go out, Pupushik, go out.” This ritual would make the Pupushiks “to run away” 
and “go in and out” in groups to Gyazna, near “the great devils” [29, pp. 89–90].

Similarly, in Vaspurakan, a householder would wrap his head in a goatskin, take another skin in one hand 
and a sickle in the other. He would then walk around all the rooms, hitting the walls with the sickle and saying, 
“Purdik, out, Purdik, out.” When he reached the street door, he would add, “Purdik, go out to the green fields, 
cold springs, Kurdish houses,” before immediately closing the door. To ensure the Purdik did not re-enter, 
he would first place two wooden sticks on the ground in a cross shape, believing the power of the cross would 
chase the spirit away [30, p. 58].

In Kessabian belief, February is a transitional month associated with death, renewal, and mythological 
beings. One such being is Blder Ajuz, a spirit that is believed to appear in February to “collect” the sick and 
elderly. People would warn, “Pay attention to the sick elderly – lest Blder Ajuz come and take them away.” 
Those who survived the month were celebrated, and their resilience was acknowledged with statements like, 
“See, your tough guy, Blder Ajuz is not for you.”

Similarly, in Musaler (Mount Musa), February was also considered a dangerous month for the elderly. Those 
who lived through it would say, “Prtu khisilen is dara,” which translates to “I was freed from death this year.”

The Alawites in Kessab shared similar beliefs about February, calling it Bard Al-Achuz (“the old woman’s 
cold”), a term derived from Arabic. Over time, dialectal distortions transformed this into Blder Ajuz. Hail that 
falls at the end of February was believed to represent the old woman’s tears, and in Arabic, it is called Ders 
Al Ajuz (“the teeth of the old woman”). These icy “teeth” were thought to damage crops and symbolize the 
lingering cold of winter.

The last four days of February and the first three days of March are referred to as the week of Blder Ajuz 
and are considered a particularly ominous time. According to tradition, the old woman, busy with household 
chores, especially laundry, gathers her pot, bucket, washing basin, and a basket of rags and heads to the valley 
to wash in the ashtray. She places a pot on the stove, lights a fire, and boils water to begin her work. This 
narrative also reflects the joy and relief of the old woman as February comes to an end. An Alawite tradition 
includes a similar story, where the old woman triumphantly says, “Shubat has passed; we have put a needle 
in his buttock,” expressing her satisfaction at having survived the hardships of the month. However, February 
overhears her mockery and, though it is powerless to harm her directly, conspires with March. February says 
to March, “Four from me, three from you, cousin, to drag the old woman into the water.” The combined forces 
of the two months bring thunderstorms, torrential rain, and floods that sweep away the old woman, along 
with her washing tub, pot, and clean rags. This marks the conclusion of winter’s wrath, allowing nature to rest. 
Among the Alawites, the end of this turbulent period is marked by the saying, “Rah Shubat el-ghaddar, ua ija 
Azar el-haddar” (“Sneaky February is gone, March the spendthrift has come”), a phrase that highlights the 
continuing unpredictability of March. To protect themselves, they caution, “Keep the big stick for your uncle, 
Azar,” acknowledging the challenges that remain.

5.  Purtik or purnit is a term used in regions such as Basen, Ararat, Mush, Van, Shirak, and Bulanykh. In Vagharshapat, Oshakan, Ashtarak, 
and Parpi, it is also known as Purnuj. It refers to a specific type of bread: half-baked bread left in the oven (in Shirak, it’s the baked bread), 
which was considered the “angels’ piece,” or the thick-edged bread baked in a tonir oven. In Van, it is known in its Purnik form.



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

615

The beliefs surrounding Blder Ajuz and Ishvut are deeply interwoven, reflecting shared themes of hardship, 
survival, and renewal. These themes are also evident in ritualistic sayings used by the people of Kessab, which 
blend Armenian and Turkish words:

Unvar, unun var mi? (Turkish) – “January, is there wheat?”
Pidrvar, piden var mi? (Turkish) – “February, is there firewood?”
Mart, chkmaynja dered chkmaz (Turkish) – “March, let your soul heal.”
April, br ebres al (Armenian) – “April, you will live.”
The seemingly unnecessary inclusion of Turkish words in these sayings is rooted in a cultural belief in 

using foreign elements to protect good from evil. In Kessab, it was believed that giving children Turkish or 
Tajik names could shield them from the evil eye, a practice particularly common in families where children 
frequently died young. Similarly, domestic animals like dogs and cows were given Turkish names for the same 
purpose – to render them unappealing or hidden from malevolent forces. This practice reflects a deep-seated 
conviction that blending elements from different cultures and languages could serve as a shield against harm.

Thus, through these shared stories and traditions, February emerges as a month that bridges death and 
new life. It is a time of reflection on mortality, the challenges of nature, and the promise of renewal that comes 
with the changing seasons. The figure of Blder Ajuz encapsulates the struggles and hopes of this transformative 
period, linking communities through their shared cultural and mythological heritage.

Conclusion

Shvot is a calendar spirit, primarily examined in the context of the Terindez and New Year holidays. As a 
New Year’s spirit, its presence is found only in the folklore of Trabzon and Maghnis. By its nature, Shvot is 
a consumptive spirit that inhabits houses, pantries, and barns, and it is known for causing disease, inflicting 
harm, and weakening animals.

In lower mythology, Shvot is identified with the devil and, like the latter, can be neutralized with a needle 
[31, p. 58]. It is also believed to harm the fetus and newborn and, in its ability to change newborns, is identified 
with the evil spirit Al [32, pp. 1074–1081]. Given its association with sexuality, Shvot can also be considered a 
desirable spirit. Based on these shared functions, the name Shvot can be used to group a number of other evil 
spirits known from folk stories, including Shahabed, Shvaz, Zhivut, Ishvut, Sveti, Azar, Purdik, and Pupushik, 
all of which are closely identified with the spirit under examination.

Shvot is primarily characterized by the ability to deceive, mislead, and transform, and it is described in 
folklore with a diverse range of appearances and perceptions. The ritual of shvotahan, or the expulsion of the 
Shvots, is a symbolic expression of driving away winter and welcoming spring. The term “Ishvut” is also used 
to describe gluttonous, sloppy, and disorganized people, with the saying “Endzs Ishvut mi,” meaning “He is 
like Ishvut,” sometimes used to directly equate a person with the spirit. Shvot also shares similarities with 
the “March old woman” figure common in the Carpathian-Balkan region, further highlighting its role in the 
winter-to-spring transition.

The following primary motifs emerge from the folk beliefs about Shvot spirit:
Shvot was considered an evil spirit associated with the cold.
Shvot inspired erotic dreams in people.
The image of Shvot was closely associated with a cat.
The analysis of this folklore material leads to the conclusion that Shvot is a syncretic and ambivalent 

mythological character, combining the features of a calendar spirit with those of a demon of pregnant women 
and newborns.

Funding. This study was conducted within the framework of the project “Water Use Culture in the 
Armenian Highland from Ancient Times to the Present Day” (code: 21AG-6A080), funded by the Higher 
Education and Science Committee of the Republic of Armenia.

Благодарность. Данное исследование было проведено в рамках проекта «Культура 
водопользования на Армянском нагорье с древнейших времен до наших дней» (код: 21AG-6A080), 
финансируемого Комитетом высшего образования и науки Республики Армения.



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

616

REFERENCES

1. Ivanov V. Lower Mythology. Myths of the Peoples of the 
World. Vol. 2. Moscow: Soviet Encyclopedia, 1988: 215-217. (In 
Russ)

2. Abeghyan M. Works. Yerevan: The Academy of Sciences of 
the Armenian SSR, 1975 (in Armenian).

3. Vinogradova L. Folk demonology and mythological-ritual 
tradition of the Slavs. Moscow: Indrik, 2000. (In Russ)

4. Vinogradova L. Slavic folk demonology: Problems of com-
parative study (dissertation). Moscow, 2001. (In Russ)

5. Seferbekov R. Characters of the lower mythology of the peo-
ples of Dagestan. Makhachkala: IHAE DFRC RAS, 2019. (In Russ)

6. Acharyan H. Armenian Etymological Root Dictionary. Ye-
revan: Yerevan University Press, 1977, pp. 537–538 (in Armenian).

7. Malkhasyan S. Armenian Explanatory Dictionary. Yerevan: 
Academy of Sciences of the Armenian SSR, 1944, p. 540 (in Arme-
nian).

8. Aghayan E. Explanatory dictionary of the modern Arme-
nian language. Yerevan: Hayastan, 1976, vol. B. (in Armenian).

9. Archbishop Cherechyan G., Tonikyan P., Khachaturyan A. 
New Dictionary of the Armenian Language. Beirut, 1992 (in Ar-
menian).

10. Odabashyan A. New Year in the Armenian Calendar. Arme-
nian ethnography and folklore. Yerevan: Academy of Sciences of 
the Armenian SSR, 1978; 9 (in Armenian).

11. Mkhitareants A. Fractions from Shirak barns. Emminian 
Ethnographic Journal, Part 1. Moscow-Alexandrapol: Lazaryan 
Seminary Oriental Linguistics, 1901 (in Armenian).

12. Kharatyan Z.V. Cult motives of family customs and rituals 
among Armenians. Armenian ethnography and folklore. Yerevan: 
Academy of Sciences of the Armenian SSR, 1989; 17.

13. Tcholakian H. Indigenous Armenians and Other Commu-
nities from Historic Antioch and Surrounding Areas. Yerevan: In-
stitute of Archeology and Ethnography, 2023 (in Armenian).

14. Haykuni S. Shvot and Dolvath: Folk Beliefs. Ararat. 1895; 
6: 210–213 (in Armenian).

15. Shahinyan G. Samples from Maghnisa provincial vocabu-
lary. Byurakn. 1899 (in Armenian).

16. Chlchlyan H. Shvot. Byurakn. 1898; 34–35: 618–619 (in 
Armenian).

17. Simonyan-Melikyan L. Calendar Ritual: Saint Sargis, Ter-
entez, Barekentan. Vol. 2. Yerevan: VMV-PRINT, 2007 (in Arme-
nian).

18. Bense. Bulanekh or Hark Province: Faith, Angels of Good 
and Evil. Ethnographic Journal. Tiflis, 1900; 6: 10, 54 (in Arme-
nian).

19. Aharonyan A. Armenian Old Beliefs. Hayrenik. Boston, 
1939; 2: 88 (in Armenian).

20. Bdoyan V. Armenian Folk Games. Yerevan: Academy of 
Sciences of the Armenian SSR, 1963 (in Armenian).

21. Lalayan Y. Nor-Bayazet Province. Ethnographic Journal. 
Tiflis, 1908; 17(1): 107–108 (in Armenian).

22. Hakobyan G. Ethnography and Folklore of Inner Basen. 
Yerevan: Hayastan, 1974 (in Armenian).

23. Galstyan H. Schvot in Armenian Folk Superstitions. Jour-
nal of Social Sciences. Yerevan, 2017; 3(651): 263–278 (in Arme-
nian).

24. Habeshyan T. Note. Beirut, 1986, p. 70 (in Armenian).
25. Tcholakian H. The Dialect of Kessab. Yerevan: Hayastan, 

2009 (in Armenian).
26. Gyozalyan G. Ethnography of Mount Musa. Yerevan: Gi-

tutyun, 2001 (in Armenian).
27. Ghanalanyan A. Aradzani. Yerevan: Academy of Sciences 

of the Armenian SSR, 1960, pp. 21–22 (in Armenian).
28. Ibrahim Umayri. Salselet al-Jipal al-Sahiliye, Gissat al-

Tarikh al-Ghamet wa al-Hadarat al-Mansiyat. Seaside Range. 
Prehistory and Forgotten Civilizations. Damascus, 1995 (in Ara-

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Иванов В. Низшая мифология // Мифы Народов Мира. 
Т. 2. М.: Советская энциклопедия, 1988. С. 215–217.

2. Абегян М. Труды, т. Э. Ереван: АН Армянской ССР, 1975. 
3. Виноградова Л. Народная демонология и мифо-риту-

альная традиция славян. М.: Индрик, 2000. 
4. Виноградова Л. Славянская народная демонология: 

Проблемы сравнительного изучения, диссертация в виде на-
учного доклада на соискание ученой степени доктора филоло-
гических наук. М.: РГГУ, 2001.

5. Сефербеков Р. Персонажи низшей мифологии народов 
Дагестана. Дагестан-Махачкала, 2019. 

6. Ачарян Г. Армянский этимологический корневой сло-
варь. Т. 3. Ереванский университет. Ереван, 1977. 

7. Малхасянц С. Армянский толковый словарь, Т. 3. Ере-
ван: АН Армянской ССР, 1944. 

8. Агаян Э. Толковый словарь современного армянского 
языка. Ереван: Айастан,. 1976. Т. Б. 

9. Архиепископ Гнел Черечян, Парамаз К. Тоникян, 
А.   Тер-Хачатурян. Новый словарь армянского языка. Бей-
рут, 1992. 

10. Одабашян А. Новый год по армянскому календарю // 
Армянская этнография и фольклор. № 9. Ереван, 1978. 

11. Мхитареанц А. Дроби из амбаров Ширака // Эммин-
ский Этнографический Журнал. Ч. 1. Москва-Александро-
поль: Лазарьянская семинария восточного языкознания, 1901. 

12. Харатян З.В. Культовые мотивы семейных обыча-
ев и  обрядов у армян // Армянская этнография и фольклор. 
№17. Ереван: АН Армянской ССР, 1989. 

13. Чолакян А. Коренные армяне и другие общины истори-
ческой Антиохии и прилегающих территорий. Ереван: Инсти-
тут Археологии и Этнографии, 2023. 

14. Айкуни С. Швот и Долват: Народная вера // Арарат. 
1895. № 6. С. 210–213. 

15. Шагинян Г. Образцы из провинциальной лексики Маг-
нисы // Бюракн. 1899. 

16. Члчлян А. Швот. // Бюракн. 1898. № 34-35. С. 618–619. 
17. Симонян-Меликян Л. Календарный Ритуал: Святой 

Саргис, Терентез, Барекентан. Т. 2. Ереван: ВМВ-ПРИНТ, 
2007. 

18. Бенсе. Буланех или провинция Арк: Вера: Ангелы До-
бра и Зла // Этнографический журнал. № 6. Тифлис, 1900, 
с.  10, 54. 

19. Агаронян А. Армянское старообрядчество // Айреник. 
Бостон. 1939. № 2. 88. 

20. Бдоян В. Армянские народные игры. Ереван: АН Ар-
мянской ССР, 1963. 150 с.

21. Лалаян Е. Нор-Баязетский марз // Этнографический 
журнал. 1908. № XVII, № 1. Тифлис. С. 107–108. 

22. Акопян Г. Этнография и фольклор Внутреннего Басена. 
Ереван: Айастан, 1974. 

23. Галстян А. Швот в армянских народных суевериях // 
Журнал социальных наук. Ереван. 2017. №3 (651). С. 263–278. 

24. Хабешян Т. Альбом. Бейрут. 1986. С. 70.
25. Чолакян А. Диалект Кесаба. Ереван: Айастан, 2009. 
26. Гезалян Г. Этнография горы Муса. Ереван: Гитутюн, 

2001.
27. Ганаланян А. Арадзани. Ереван: изд. АН Армянской 

ССР, 1960. С. XXI–XXII.
28. Ибрагим Умайри, Салселет аль-Джипал ас-Сахилие, 

Гиссат ат-Тарих аль-Гамет ва аль-Хадарат аль-Мансият. 
Приморский хребет, прехитории и забытые цивилизации. Да-
маск, 1995. 

29. Агаян Э. Толковый словарь современного армянского 
языка. Ереван: Айастан, 1976. Т. Б. 

30. Лалаян Е. Васпуракан: Вера // Этнографический жур-
нал. 1914. № XXV. Тифлис. С. 58. 



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

617

bic).
29. Avagyan S. (Serine). Archak. Armenian ethnography and 

folklore. Yerevan: Academy of Sciences of the Armenian SSR, 1978; 
8: 89–90 (in Armenian).

30. Lalayan Y. Vaspurakan. Faith. Ethnographic Journal. Ti-
flis, 1914; 25: 58 (in Armenian).

31. Andreasyan K. The Lady of Mush. Byurakn. 1898; 4 (in Ar-
menian).

32. Galstyan H.H., Hakobyan H.E. Demon Al in the Armenian 
Beliefs in Context of Caucasian Contact Zones. History, archeol-
ogy and ethnography of the Caucasus. 2023; 19(4): 1074–1081. 
(In Russ)

Поступила в редакцию 17.04.2024 г. 
Принята в печать  25.02.2025 г. 
Опубликована 15.09.2025 г.

31. Андреасян К. Госпожа Муша // Бюракн. 1898. № 4. 
32. Галстян А.Г. Акопян А.Е. Ал Демон в контексте кавказ-

ских контактных зон // История, археология и этнография 
Кавказа. 2023. Т. 19. № 4. С. 1074–1081. 

Received 17.04.2024
Accepted  25.02.2025
Published 15.09.2025



618

Исследовательская статья

Для цитирования:  // История, археология и этнография Кавказа. 2025 Т. 21. No  3. С. 228-
245. doi.org/10.32653/CH202228-245

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213618-623

ИСТОРИЯ, АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОГРАФИЯ КАВКАЗА. Т. 21. № 3. 2025. С. 618-623

Для цитирования: Сиражудинова С.В. Рецензия на монографию О.С. Мутиевой 
«Повседневная жизнь дагестанской женщины. Кавказская война и социокультурные перемены 
XIX века». М.: Литературное обозрение, 2024. ISBN 978-5-4448-2423-8 // История, археология 
и этнография Кавказа. 2025. Т. 21. No  3. С. 618-623. doi.org/10.32653/CH213618-623

КРИТИКА И БИБЛИОГРАФИЯ

Сиражудинова Саида Валерьевна 
кандидат политических наук, доцент 
Дагестанский государственный университет народного хозяйства, Махачкала, Россия
saida_kant@mail.ru

РЕЦЕНЗИЯ
на монографию О.С. Мутиевой 

«Повседневная жизнь дагестанской женщины. Кавказская 
война и социокультурные перемены XIX века». 

М.: Литературное обозрение, 2024. ISBN 978-5-4448-2423-8

Аннотация: в монографии представлены новейшие исследования по истории женской повседневности наро-
дов Кавказа. Приведен широкий круг исторических источников, их около 700, в том числе и архивные материалы 
18-ти фондов, большая часть которых извлечена автором из РГИА, РГВИА и ЦГА РД и введена в научный оборот 
впервые. Автором исследуется женская повседневность и религиозность в период Кавказской войны. Анализиру-
ются социокультурные трансформации в пореформенный период, оценивается влияние фактора войны на изме-
нение правового и социально-экономического положения женщин. Внимание уделяется вопросу женского вос-
приятия и реагирования на условия экстремальности. Акцент делается на изучение влияния религии на женщин, 
их опыт участия в войне, приобщения к политической жизни, анализ изменений менталитета, религиозности и 
моделей поведения кавказских женщин.

Ключевые слова: женская повседневность; женщина; Кавказская война; экстремальность; трансформация; 
социокультурные перемены; женский труд; образование

© Сиражудинова С.В., 2025
© Дагестанский федеральный исследовательский центр РАН, 2025



619

Research paper

For citation:  . History, Archeology and Ethnography of the Caucasus. 2025. Vol. 21. N. 3. P. 228-245. 
doi.org/10.32653/CH202228-245

DOI: https://doi.org/10.32653/CH213618-623

HISTORY, ARCHEOLOGY  AND ETHNOGRAPHY OF THE CAUCASUS. V. 21. № 3. 2025. P.  618-623

For citation: S.V. Sirazhudinova. Review of O.S. Mutieva’s monograph “The Everyday Life of a 
Dagestan Woman. The Caucasian War and Sociocultural Changes in the 19th Century.” Moscow: 
Literaturnoe Obozrenie, 2024. ISBN 978-5-4448-2423-8. History, Archeology and Ethnography of the 
Caucasus. 2025. Vol. 21. N. 3. P. 618-623. doi.org/10.32653/CH213618-623

CRITICISM AND BIBLIOGRAPHY

Saida V. Sirazhudinova
Cand. Polit., Assoc. Prof.
Dagestan State University of National Economy, Makhachkala, Russia
saida_kant@mail.ru

REVIEW
of O.S. Mutieva’s monograph 

“The Everyday Life of a Dagestan Woman. The Caucasian War and 
Sociocultural Changes in the 19th Century.” Moscow: Literaturnoe 

Obozrenie, 2024. ISBN 978-5-4448-2423-8

Abstract. This monograph offers a comprehensive examination of the history of women’s everyday life among the 
peoples of the Caucasus, drawing on an extensive corpus of approximately 700 historical sources. These include archival 
materials from 18 distinct collections, primarily retrieved by the author from the Russian State Historical Archives, the 
Russian State Military Historical Archives, and the Central State Archives of the Republic of Dagestan, which are introduced 
into scholarly discourse for the first time. The study focuses on women’s everyday experiences and religiosity during the 
Caucasian War, analyzing sociocultural transformations in the post-reform period and evaluating the war’s impact on the 
evolving legal and socioeconomic status of women. Particular attention is devoted to women’s perceptions and responses 
to the extreme conditions of the conflict. The monograph further explores the role of religion in shaping women’s lives, 
their participation in the war, and their engagement in political spheres. Additionally, it provides a nuanced analysis of 
transformations in the mentality, religiosity, and behavioral patterns of Caucasian women.

Keywords: women’s everyday life; woman; Caucasian War; extremality; transformation; sociocultural changes; 
women’s labor; education

© S.V. Sirazhudinova, 2025
© Daghestan Federal Research Centre of RAS, 2025



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

620

В издательстве «Новое литературное обозрение», в рамках серии «Гендерные исследования», вы-
шла монография профессора Дагестанского государственного университета Оксаны Саидовны Мути-
евой «Повседневная жизнь дагестанской женщины. Кавказская война и социокультурные перемены 
XIX века» [1]. Автор известен своими исследованиями в области гендерной истории Дагестана, и таких 
тем, как изучение женской повседневности, поведение женщин в экстраординарных ситуациях, маску-
линность, женская общественная, религиозная и политическая активность.

Монография автора посвящена весьма интересной проблеме, которая недостаточно изучена в кав-
казоведческой литературе. Автор впервые новаторски формулирует исследовательскую задачу в эври-
стической парадигме гендерного подхода к женской истории и истории повседневности.

Цель исследования автора, показать влияние Кавказской войны на женскую повседневность можно 
считать достигнутой. В монографии отражены разные вопросы, связанные с влиянием военного фак-
тора и политико-административных изменений на социальное поведение, личный и общественный 
статус женщин, содержание их повседневного быта, внутрисемейных и общественных отношений.

Автор показывает в своей монографии сочетание двух традиций: секулярной и религиозной (ислам-
ской), которые и отражали женскую повседневность. Это позволило автору проанализировать, как под 
влиянием военного фактора и социальных реформ менялось содержание повседневного быта, личный 
и общественный статус дагестанской женщины.

Во вводной части автор обозначает актуальность и значимость монографии как отдельного и специ-
ального исследования женского быта, тематизированного лишь в последнее время новым направлени-
ем в гуманитарном знании – женских и гендерных исследований социального прошлого [2], который 
привлек внимание известных дагестанских историков [3].

Очень важное значение имеют приводимые автором хронологические рамки Кавказской войны 
1817–1864 гг., поскольку ни начало, ни окончание не были оформлены никакими правовыми актами.

Начало Кавказской войны автор соотносит с назначением в 1817 г. главнокомандующим кавказским 
краем генерала А.П. Ермолова, когда начались активные военные действия против горцев на Северном 
Кавказе.

Верхняя хронологическая рамка соотносится с подавлением сопротивления горских народов на За-
падном Кавказе в 1864 г. Окончание Кавказской войны совпало с началом буржуазных реформ, кото-
рые способствовали капиталистической модернизации Дагестана. И, как следствие, повлекли за собой 
существенные изменения в повседневной жизни дагестанских женщин. 

Автор акцентирует внимание, что даже само название «Кавказская война» не нашло однозначного 
признания у многих кавказоведов, существуют противоречивые взгляды и неоднозначно трактуются 
как сам термин, так и хронологические рамки войны [4–6]. 

Автором выделены несколько тематических групп историографии, дающие возможность деталь-
но осветить круг проблем данного исследования. Это работы отечественных (дореволюционных и  со-
ветских), иностранных авторов. Автор справедливо отмечает, что имеющиеся в работах сведения 
о  женщинах даются в контексте общих данных и носят фрагментарный характер. Следует согласиться 
с  автором, что комплексного исследования повседневных практик дагестанки в экстремальных обсто-
ятельствах постоянно возобновлявшихся военных действий в российской и мировой историографии 
пока что не было.

Успеху исследования способствовал большой труд, выразившийся в формировании блока акту-
альных целей и задач, привлечении к анализу значительной по объему и фундированной источ-
никовой базы. Монография выполнена на основе широкого круга исторических источников, от-
ложившихся в   Российском государственном историческом архиве, Российском государственном 
военно-историческом архиве, Государственном архиве Краснодарского края, Центральном госу-
дарственном архиве Республики Дагестан, Научном архиве Института истории, археологии и этно-
графии Дагестанского федерального исследовательского центра РАН. Автором обобщен обширный 
литературный материал, историко-этнографические материалы (адаты дагестанских народов), 
источники личного происхождения (мемуары, дневники, письма и воспоминания очевидцев 
и   участников событий Кавказской войны), а также данные периодической печати того времени 
и  справочная литература.

В первой главе книги «Военный фактор и его влияние на повседневную жизнь женщин Дагеста-
на (1817 – конец XIX века)» автором рассмотрены сюжеты, связанные с военными действиями, либо 



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

621

синхронным включением в контекст военного времени, а также ее последствиями. Автор монографии 
показывает, как женщины формировали новую жизненную стратегию в реалиях военного времени, 
осваивали новый опыт выживания в осажденных неприятелем аулах, принимали непривычные для 
себя модели поведения. 

Автор акцентирует внимание на политике имама Шамиля, которая была усилена реалиями воен-
ного времени. Вследствие внедрения в имамате шариатских норм происходила трансформация брач-
но-семейных отношений [7]. На основании источников и архивных документов были выявлены раз-
ные формы и механизмы социальной поддержки женщин, разных сословий и разных сторон военного 
конфликта. Автор приводит интересные сведения, касающиеся социальной поддержки не только вдов 
горских правителей и простых горцев, но и вдов русских, погибших на Кавказе [8]. Автор обращает 
внимание на то, как имамат и шариат влияли на жизнь женщин, на их повседневность, практики, как 
религия приходила в форме нового социального института. 

Вторая глава книги «Женская военная повседневность и гендерный фактор в военно-политических 
событиях Кавказской войны 1817–1864 гг.» посвящена именно военной повседневности, тем основным 
изменениям в поведении и ментальности женщин, в ролевых и статусных позициях, которые обре-
тались ими именно на войне, в сражениях, при осаде, либо в ситуациях, непосредственно связанных 
с военными действиями, например, пленом. Автор пишет, что «характер Кавказской войны способ-
ствовал формированию у женщин комплекса особых ментальных характеристик, ярко выраженных 
маскулинных черт» [1, с. 131].

Монография автора вносит вклад в изучение трансформаций социального поведения населения 
в  годы войн и социальных катаклизмов [9]. Важное внимание уделено религиозному фактору, кото-
рый не выступил против женского участия, а наоборот привел появлению ярких примеров женской 
военной активности [10].

Представляют интерес выводы О.С. Мутиевой относительно мотивов и форм участия женщин в по-
литических событиях Кавказской войны. Автор пишет, что «Кавказская война приблизила женщин 
к  политической жизни. Несмотря на то, что в традиционном дагестанском обществе политика нахо-
дилась исключительно в руках у мужчин, история Дагестана знает немало примеров участия женщин 
в  политике. В силу определенных обстоятельств женщины привилегированных сословий дагестанско-
го общества невольно оказывались вовлеченными в политические события» [1, с. 138].

В монографии проанализирована материнская модель поведения с детьми в экстремальных услови-
ях осады, показано влияние биосоциального фактора детности на содержание военной повседневности 
женщин Дагестана, это позволило выяснить, как формировались новые, зачастую девиантные, модели 
поведения матерей. По мнению автора «в осажденных аулах матери от отчаяния и безысходности уби-
вали своих детей…в состоянии сильного эмоционального напряжения, обуреваемая ужасом и отчаяни-
ем, мать не видела иного выхода из этой ситуации» [1, с. 157].

Проанализированы автором и эмоциональные реакции матерей на случаи пленения детей, рассмо-
трены особенности политики русских властей в отношении детей-аманатов, приводится переписка ма-
терей с военной и гражданской администрацией.

О.С. Мутиева довольно подробно останавливается на специфике и формах экстремальной повсед-
невности дагестанок в плену в годы Кавказской войны. Автор пишет, что «в условиях Кавказской вой-
ны захват пленных, с одной стороны, стал служить гарантом возвращения их в результате обоюдного 
обмена, а с другой стороны, – средством наживы… к таким методам прибегали как горцы, так и русская 
сторона» [1, с. 174].

В третьей главе «Изменения в женской повседневности народов Дагестана под влиянием обще-
российских реформ» показана трансформация женской повседневности под влиянием социальных 
реформ второй половины XIX века [11]. Рассматриваются вопросы образования, профессиональной 
и  общественной деятельности. Отмечается, что развитие женского образования оказало влияние на 
процессы женской эмансипации, способствовало формированию у дагестанок светского мировоззре-
ния. Акцент сделан и на реорганизацию правовой системы Дагестана в пореформенный период, ког-
да происходила трансформация правового статуса женщин: защищая свои права, они апеллировали 
к  новым для их обыденности российским законам. 

Далее, рассматривая опыт применения женского труда в промышленности и в сельском хозяйстве, 
автором делается вывод, что качественных изменений не происходило. Отмечается эксплуатация 



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 3. 2025

622

женского труда в областях, обслуживающих торговое земледелие: возделывание марены, винограда, 
табака и пр. 

Автор приходит к заключению, что динамичные перемены в повседневности дагестанок, связанные 
с Кавказской войной и реформами XIX в., были связаны с контаминацией (в начале в ходе противо-
стояния, затем благодаря медленному взаимному пониманию и принятию) русской и кавказской со-
циальной и гендерной культур. По мнению Мутиевой О.С., данная монография признана разрушить 
сложившийся в историографии стереотип «униженности» кавказской женщины на протяжении веков, 
который якобы был сломан лишь русской революцией 1917 г.

Завершает монографию обширный раздел источников и литературы. Монография снабжена указа-
телями имен собственных, списком терминов, что делает работу с текстом более удобным.

Особо следует отметить литературный стиль монографии. Она написана хорошим литературным 
языком, соблюдены требования стилистики. Монография легко читается, поскольку автору удалось 
сочетать научность и художественное повествование изложения.

Монография предназначена для научных работников, аспирантов, магистрантов, студентов, может 
быть использована для разработки специальных курсов по региональной истории. Не вызывает со-
мнения, что монография будет востребована специалистами в области женской и гендерной истории 
региона.

Финансирование. Исследование выполнено при поддержке РНФ, проект № 22-28-00484 «Ре-
лигиозные организации, стратегия и практика на Юге России в контексте преодоления радикализма: 
гендерный аспект».

Funding. The study was conducted with the financial support of the Russian Science Foundation, project 
No. 22-28-00484 “Religious Organizations, Strategy, and Practice in the South of Russia in the Context of 
Overcoming Radicalism: A Gender Aspect”.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Мутиева О.С. «Повседневная жизнь дагестанской жен-
щины. Кавказская война и социокультурные перемены XIX 
века». М.: Литературное обозрение, 2024. 

2. Пушкарева Н.Л. Женская история в России: приорите-
ты, направления, методы // Женщина в российском обществе. 
1996. N 4. С. 11–24.

3. Далгат Э.М. Повседневность горянок Дагестана во вто-
рой половине XIX – начале ХХ В. В дореволюционной истори-
ографии // История, археология и этнография Кавказа. 2023. 
Т. 19. № 2. С. 402–413. DOI 10.32653/CH192402-413.

4. Матвеев О.В. К проблеме терминологии и периодиза-
ции Кавказской воны на Северо-Западном Кавказе // Кавказ-
ская война. Уроки истории и современность. Краснодар. 1995. 
С. 132–144.

5. Лапин В.В. К вопросу о хронологических рамках и ти-
пологии Кавказской войны ХVШ–ХIХ вв. // Страницы Рос-
сийской истории. Проблемы. События. Люди. Сб. ст. в честь 
Б.В.  Ананьича. СПб., 2003. С. 97–98.

6. Лапин В.В. Хронологические рамки Кавказской войны в 
контексте ее историографии// Вестник Санкт-петербургского 
университета. Сер. 2. 2007. Вып. 3. С. 78–87.

7. Мутиева О.С. Регулирование семейно-брачных отноше-
ний в среде горцев в условиях Кавказской войны (в контексте 
реформ Шамиля) // Женщина в российском обществе. Ивано-
во, 2017. № 4 (85). С. 70–77.

8. Мутиева О.С. Социальная поддержка женщин-вдов 
в  годы Кавказской войны (на примере Дагестана) // Вестник 
Костромского государственного университета имени Н.А. Не-
красова. Кострома, 2017. Т. 23. № 3. С. 25–27.

9. Мутиева О.С. Опыт участия дагестанских женщин 
в   оборонительных сражениях Кавказской войны // Вестник 

REFERENCES

1. Mutieva O.S. Everyday life of a Dagestan woman. The Cau-
casian War and sociocultural changes of the 19th century. Mos-
cow: Literaturnoe Obozrenie, 2024. (In Russ)

2. Pushkareva NL. Women’s history in Russia: priorities, direc-
tions, methods. Woman in Russian Society. 1996; 4: 11-24. (In Russ)

3. Dalgat EM. Everyday life of Dagestan mountain women in 
the second half of the 19th – early 20th centuries in prerevolution-
ary historiography. History, Archeology, and Ethnography of the 
Caucasus. 2023; 19(2): 402-413. DOI 10.32653/CH192402-413. 
(In Russ)

4. Matveyev OV. On the problem of terminology and periodiza-
tion of the Caucasian War in the Northwest Caucasus. Caucasian 
War. History Lessons and Modernity. Krasnodar, 1995: 132-144. 
(In Russ)

5. Lapin VV. On the chronological framework and typology of 
the Caucasian War of the 18th–19th centuries. Pages of Russian 
History. Problems. Events. People. Collection of Articles in Honor 
of B.V. Ananich. St. Petersburg, 2003: 97-98. (In Russ)

6. Lapin VV. Chronological framework of the Caucasian War in 
the context of its historiography. Bulletin of St. Petersburg Univer-
sity. Series 2. 2007; 3: 78-87. (In Russ)

7. Mutieva OS. Regulation of family and marital relations 
among the highlanders during the Caucasian War (in the context 
of Shamil’s Reforms). Woman in Russian Society. Ivanovo, 2017; 
4(85): 70-77. (In Russ)

8. Mutieva OS. Social support for women-widows during 
the Caucasian War (on the case of Dagestan). Bulletin of the 
N.A.   Nekrasov Kostroma State University. Kostroma, 2017; 
23(3): 25-27. (In Russ)

9. Mutieva OS. Experience of Dagestani women’s partici-
pation in defensive battles of the Caucasian War. Bulletin of the 



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 3. 2025

623

Костромского государственного университета имени Н.А. Не-
красова. Кострома, 2018. Т. 24. № 3. С. 25–28. 

10. Сиражудинова С.В., Гусейнов Ю.М. Женская религи-
озная активность на Северном Кавказе в Российской импе-
рии // Былые годы. 2023. № 18(1). С. 46–55. – DOI 10.13187/
bg.2023.1.46. 

11. Мутиева О.С. Роль жен военных и государственных 
чинов российской администрации в культурной жизни да-
гестанских городов (вторая половина XIX века) // Всеобщая 
история. 2018. № 4. С. 84–87. 

Поступила в редакцию 31.07.2024 г. 
Принята в печать   14.02.2025 г. 
Опубликована 15.09.2025 г.

N.A.   Nekrasov Kostroma State University. Kostroma, 2018; 
24(3): 25-28. (In Russ)

10. Sirazhudinova SV., Guseinov YuM. Women’s religious ac-
tivity in the North Caucasus in the Russian Empire. Bylye Gody. 
2023; 18(1): 46-55. DOI 10.13187/bg.2023.1.46. (In Russ)

11. Mutieva OS. The role of the wives of military and govern-
ment officials of the Russian administration in the cultural life of 
Dagestani cities (second half of the 19th century). Vseobshaya Is-
toriya. 2018; 4: 84-87. (In Russ)

Received 31.07.2024
Accepted   14.02.2025
Published 15.09.2025



Научное издание

Литературный редактор
Л.Ш. Капланова

Переводы на английский язык
М.Р. Сефербеков

Верстка 
С.Ш. Раджабова 

Подписано в печать 19.09.2025. Формат 60х84 1/8
Гарнитура Georgia.


