
571

Исследовательская статья

DOI: https://doi.org/10.32653/CH214571-584

ИСТОРИЯ, АРХЕОЛОГИЯ И ЭТНОГРАФИЯ КАВКАЗА. Т. 21. № 4. 2025. С. 571-584

Для цитирования: Сефербеков Р.И.  Современные обряды жизненного цикла русских 
Кизлярщины: традиции и инновации // История, археология и этнография Кавказа. 2025. 
Т.  21. No  4. С. 571-584. doi.org/10.32653/CH214571-584

© Сефербеков Р.И., 2025
© Дагестанский федеральный исследовательский центр РАН, 2025

Сефербеков Руслан Ибрагимович
д.и.н., главный научный сотрудник 
Институт истории, археологии и этнографии 
Дагестанский федеральный исследовательский центр РАН, Махачкала, Россия
ruslan seferbekov@yandex.ru

СОВРЕМЕННЫЕ ОБРЯДЫ ЖИЗНЕННОГО ЦИКЛА 
РУССКИХ КИЗЛЯРЩИНЫ: ТРАДИЦИИ И ИННОВАЦИИ

Аннотация. В статье на основе общенаучных и специальных исторических и этнологических методов, а также 
собранного в селениях Кизлярского и Тарумовского районов Дагестана полевого этнографического материала, 
исследуются традиционные и современные обряды жизненного цикла у русских Кизлярщины. Большое влияние 
на них оказали глобализация и социокультурные процессы второй половины 80-х гг. XX в. – первой четверти 
XXI в. Некоторые из этих процессов негативно отразились на хозяйственных занятиях и семейном быте русских 
Дагестана и привели к падению их жизненного уровня. Стабилизация экономической жизни в 2000-е гг. благо-
творно отразилась на хозяйстве и семейном быте дагестанских русских. Она, в частности, привела к широкому 
распространению свадебной индустрии, что отразилось на сокращении сроков и этапов свадебного обряда, утере 
некоторых его традиционных элементов. Большое влияние на обряды жизненного цикла оказала христианская 
религия, которая ощущается во всех его элементах. Влияние глобализации ощущается в способах знакомства ча-
сти юношей и девушек через гаджеты в социальных сетях, организации фотосессии по пути следования свадебно-
го кортежа к месту свадьбы, популярности сказочного персонажа Зубная фея в связанных с выпадением первого 
молочного зуба обрядах. Несмотря на влияние глобализации, в семейно-бытовых обрядах русских Кизлярщины 
сохранились традиционные славянские ритуалы, которые проявляются в этапах и содержании свадебного обряда, 
составе его участников; в мерах, направленных на сохранение жизни и здоровья матери и её ребёнка; в остатках 
значительного пласта связанных с онейромантией и культом предков верованиях и обычаях. Изучение обрядов 
жизненного цикла сельского русского населения Дагестана показало, что они сумели сберечь значительный пласт 
своей традиционной культуры, что представляется важным в сохранении их этнической, национальной, культур-
ной и религиозной идентичности в эпоху глобализации. 

Ключевые слова: русские Дагестана; Кизлярщина; обряды жизненного цикла; социокультурные процессы; 
глобализация



572

Research paper

DOI: https://doi.org/10.32653/CH214571-584

HISTORY, ARСHAEOLOGY  AND ETHNOGRAPHY OF THE CAUCASUS. V. 21. № 4. 2025. P. 571-584

For citation: Seferbekov R.I. Modern life-cycle rituals of the Russians of the Kizlyar region: tradition 
and innovation. History, Archeology and Ethnography of the Caucasus. 2025. Vol. 21. N. 4. P. 571-
584. doi.org/10.32653/CH214571-584

© Seferbekov R.I., 2025
© Daghestan Federal Research Centre of RAS, 2025

Ruslan I. Seferbekov
Dr. Sci., Principal Researcher
Institute of History, Archeology and Ethnography
Dagestan Federal Research Center of the RAS, Makhachkala, Russia
ruslan-seferbekov@yandex.ru

MODERN LIFE-CYCLE RITUALS OF THE RUSSIANS 
OF THE KIZLYAR REGION: TRADITION AND INNOVATION

Abstract. The article explores the traditional and contemporary life-cycle rites of ethnic Russians in the Kizlyar 
region of Dagestan. It employs general scientific and specialized historical and ethnological methods, supplemented by 
ethnographic fieldwork conducted in villages across the Kizlyar and Tarumovsky districts. These rites were significantly 
reshaped by globalization and the sociocultural shifts that occurred between the second half of the 1980s and the first 
quarter of the 21st century. Initially, some of these processes detrimentally affected the economic activities and family 
life of ethnic Russians in Dagestan, resulting in a decline in their overall standard of living. However, the subsequent 
economic stabilization of the 2000s positively impacted both their economic and family spheres. This stabilization 
particularly fostered the widespread expansion of the wedding industry, which, in turn, led to a shortening of the duration 
and stages of the wedding ceremony and the loss of some traditional elements. Furthermore, Christianity has exerted a 
profound influence on these life-cycle rites, an influence evident across all their constituent elements. The influence of 
globalization is evident in several contemporary practices, such as the use of digital devices and social media for young men 
and women to meet, the increasingly common organization of professional photo sessions during the wedding procession, 
and the growing popularity of the “Tooth Fairy” ritual associated with the loss of a child’s first tooth. Despite these global 
influences, traditional Slavic rituals remain integral to the family and everyday life-cycle rites of Russians in the Kizlyar 
region. These traditions are evident in the structured stages and specific content of the wedding ceremony, the composition 
of its participants, and in measures dedicated to preserving the life and health of both mother and child. Furthermore, a 
significant layer of beliefs and customs, including remnants of oneiromancy (divination by dreams) and ancestor worship, 
persists. A study of the life-cycle rituals among Dagestan’s rural Russian population thus reveals the successful preservation 
of a substantial portion of their traditional culture. This enduring heritage plays a crucial role in maintaining their ethnic, 
national, cultural, and religious identity in the face of widespread globalization.

Keywords: Dagestan Russians; Kizlyar region; life-cycle rituals; sociocultural processes; globalization



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 4. 2025

573

Введение

Обряды жизненного цикла – это комплекс обрядов и обычаев, связанных с рождением, свадьбой 
и смертью человека. В. Тэрнер называл их обрядами «жизненных переломов», так как они связаны 
с  «переломными» событиями, переворачивающими привычный порядок существования индивидуу-
ма [1, с. 233], С.А. Мадюкова относила их к «переходным обрядам» [2, с. 117], а Мирча Элиадэ прирав-
нивал «с посвящением в новое социокультурное пространство» [3, с. 115]. 

Цель данной статьи – описание традиционных и новых элементов в современной семейно-бытовой 
обрядности русских Кизлярщины1. Задачей исследования является изучение влияния глобализации 
и социокультурных процессов второй половины 80-х гг. XX в. – начала XXI в., а также христианской 
религии и культуры местного равнинного и горского населения на трансформацию элементов семей-
но-бытовых обрядов, проживающих в этноконтактной зоне русских Кизлярщины. Хронологические 
рамки исследования охватывают в основном позднее советское время и новейший период, хотя имеют-
ся экскурсы и в дореволюционное время. 

Традиционные семейно-бытовые обряды дагестанских русских были предметом изучения россий-
ских этнологов-кавказоведов – М.Ш. Ризахановой [4, с. 91–123], С.А. Лугуева и М.Х. Мансурова [5, 
с.  548–552]. Определенный вклад в исследование современной семейно-бытовой обрядности русского 
городского населения Дагестана внесли и мы [6, с. 232–252]. 

Следует отметить, что комплексное изучение с применением методов истории и этнологии совре-
менных обрядов жизненного цикла у русских Кизлярского и Тарумовского районов Дагестана в со-
ветское и новейшее время не проводилось. Наше небольшое исследование призвано устранить этот 
пробел, чем объясняется его научная новизна.

Основой статьи послужил собранный летом 2023 и 2024 г. в сс. Александрия, Аверьяновка, Кардо-
новка, Красный Восток Кизлярского района и сс. Таловка, Калиновка, Коктюбей и Ново-Георгиевка 
Тарумовского района Дагестана и впервые вводимый в научный оборот полевой этнографический ма-
териал. 

При написании статьи были применены общенаучные и специальные методы истории и этноло-
гии: сравнительно-исторический метод позволил нам сравнить общее и особенное в традиционных 
и новых обрядах жизненного цикла русских Кизлярщины, выявить происшедшие в них измене-
ния и  динамику дальнейшего хода событий; историко-генетический – установить причинно-след-
ственные связи трансформаций элементов семейного быта русских в ходе их исторического раз-
вития; историко-системный – изучить обряды жизненного цикла дагестанских русских прошлого 
и настоящего как целостной исторической системы во взаимосвязи с семейно-бытовыми обряда-
ми русских основного этнического массива (генезис) и местного равнинного и горского населе-
ния (морфология); ретроспективный – погрузиться в прошлое славянской семейной обрядности 
с целью установления причин сохранности или забвения тех или иных обычаев и обрядов. Были 
применены и этнологические методы  – полевые исследования, включенное как включенное, так 
и отстраненное наблюдение, кросс-культурный, пережитков, опроса и интервьюирования респон-
дентов. 

Материалы нашего исследования могут быть полезны практическим работникам министерств и ве-
домств Республики Дагестан при реализации республиканских и федеральных программ, связанных 
с  развитием традиционной этнической культуры русских Дагестана, а также использованы при напи-
сании монографий и статей по новейшей истории и этнографии дагестанских русских. 

1   Кизлярщина включает в себя нынешние г. Кизляр, Кизлярский и Тарумовский районы Республики Дагестан. Расселение ка-
зачества в низовьях Терека произошло во второй половине XVI в. Наиболее интенсивное формирование русской национальной 
диаспоры в Дагестане относится ко второй половине XIX – началу XX в. и связывается с переселенческой политикой правитель-
ства России.



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 4. 2025

574

Свадебные обряды

Свадебная обрядность является одной из наиболее устойчивых компонентов семейного быта, отра-
жающая сформировавшиеся в различные исторические эпохи традиции [7, с. 10]. Под свадебным обря-
дом подразумевается не одно обрядовое действие, а целый комплекс обычаев и обрядов, выполняемых 
семейно-родственными коллективами жениха и невесты при их вступлении в брак [8, с. 36]. 

Началом брачных отношений является знакомство юношей и девушек, которые при благоприят-
ном исходе дают основание для создания семьи. В советское время они знакомились на танцах в клубе, 
влюблялись друг в друга во время учёбы в школе или вузе, на производственной практике. 

В последние десятилетия молодёжь знакомится во время учёбы в вузе или по месту работы, а также 
через гаджеты в социальных сетях. 

Русские юноши стараются жениться на девушках из своего села. Имеется даже поговорка на этот 
счёт: «В своём селе возьмёшь полу-дуру, в чужом селе – полную дуру» (с. Таловка). Такого рода пого-
ворки имелись и у других дагестанских русских: «С лица жены воду не пить, умела бы пироги печь» [9, 
с. 198].

Собирающиеся вступить в брак юноши и девушки должны были обладать определенными предпоч-
тительными качествами. Девушка должна быть красивой, скромной и трудолюбивой, уважительной 
к старшим. Юноша должен иметь жильё, высшее образование, профессию или работу, мог содержать 
семью. 

В с. Аверьяновка юноши обычно женятся после 25 лет, а девушки выходят замуж в 21–23 года. 
В  с.  Коктюбей юноши женятся в 20–24 года, а девушки выходят замуж в 19–21 год. В с. Красный Вос-
ход юноши женятся в 26–30 лет, а девушки – в 20–22 года.

И раньше, и теперь в сёлах Кизлярского и Тарумовского районов заключаются межнациональные 
браки. 

При благоприятном исходе знакомства и одобрении кандидатур юноши и девушки на семейном 
совете стороны начинают готовиться к сватовству и свадьбе.

Традиционный ритуал русской свадьбы в Дагестане складывался из следующих элементов: сговор, 
сватовство, смотрины, рукобитье, неделя, баня, утренние обряды венчального дня, встреча поезда, вен-
чание, послевенечные обряды в доме жениха, обрядовые действия второго дня [4, с. 91–104]. Некото-
рые его элементы были утрачены в советское и новейшее время.

Предсвадебные обряды русских Кизлярщины начинались со сватовства. Когда на семейном совете 
была одобрена кандидатура избранной девушки, близкие родственники юноши начинают готовиться 
к сватовству. 

В доме родителей девушки сватов принимают и угощают. Сваты заявляют о цели своего визита. 
Отец и мать девушки спрашивают о её желании выйти замуж за сватающегося юношу. Если она соглас-
на, то сваты и родители девушки договариваются о сроках свадьбы. 

В с. Александрия юноша со своими отцом и матерью, а также с крёстными, прихватив с собой кара-
вай на вышитом рушнике, вино и сладости отправляются в дом родителей девушки. Войдя в дом, они 
заявляют родителям девушки: «У вас роза расцвела, ищем тёлочку, а у нас бычок есть. У вас голубка, 
у  нас – голубок». Гостей усаживают за стол и угощают. Затем юношу и девушку ставят рядом и спра-
шивают их согласия на брак. Если они согласны, и родители обеих сторон не возражают, то девушка 
разрезает принесенный каравай на четыре части: первый кусок дает матери жениха, второй – его отцу, 
а остальные два куска – своим родителям. Невесте надевают на палец кольцо. Родители договаривают-
ся о сроках свадьбы. Затем обе стороны выпивают принесённое вино. 

Через неделю после сватовства, в четверг, родители невесты шли в дом родителей жениха «на по-
рожки» (с. Аверьяновка), «на смотрины» (с. Красный Восход). С собой они несли подарки жениху. 
В  этот день договаривались о дате свадьбы и о количестве приглашаемых на неё гостей. 

В субботу сторона жениха отправлялась в дом невесты за приданным, в которое в позднее советское 
время состояло из старинного сундука, шифоньера, буфета, трельяжа, металлической кровати, покры-
вала с кружевными оборками (с. Красный Восход), тёлочки и поросят (с. Калиновка), а сейчас – посу-
ды, мебели и постельных принадлежностей. 



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 4. 2025

575

Время от сватовства до свадьбы иногда растягивалось от нескольких месяцев до года. Обычно рус-
ские играют свадьбы в конце лета – начале осени. Раньше старались играть свадьбу на Красную горку – 
в первое воскресенье после Пасхи, что было залогом счастливой семейной жизни. У восточных славян 
этот день считался «девичьим праздником», во время которого происходили выбор женихами невест, 
сватовство и свадьбы [10, с. 223]. 

После завершения предсвадебных обрядов стороны начинают готовиться к свадьбе. В последние 
30  лет на русской свадьбе присутствует от 50 до 150 гостей, а в советское время – до 50 человек (с. Алек-
сандрия). Состоятельные родители сейчас приглашают на свадьбу до 300 гостей (с. Ново-Георгиевка). 
В с. Красный Восход и раньше, и теперь на свадьбе бывает от 150 до 200 гостей.

До начала 90-х гг. XX в. накануне свадьбы жених и невеста устраивали мальчишник и девичник. 
В  с. Александрия сейчас в доме невесты устаивается только девичник – «вечорки». 

На свадьбу жених облачается в тёмного цвета костюм с белой рубашкой и чёрными туфлями. Его 
сопровождает дружка, у которого в петлицу бывает вставлен цветок. Невеста надевает на голову сде-
ланный из восковых искусственных цветов венок, к которому прикрепляется фата. Для неё покупается 
подвенечное платье, которое после свадьбы хранится в доме у молодых. 

Утром в день свадьбы у ворот дома жениха собирается кортеж из престижных иномарок, а в совет-
ское время и в 90-е гг. XX в. невесту забирали на автомашине «Волга», которую украшали шарами 
и  разноцветными лентами, а на её капоте прикрепляли куклу. До начала 90-х гг. XX в. в сс. Таловка 
и  Ново-Георгиевка за невестой ездили на запряженных лошадьми бричках, на которые садилась сель-
ская молодежь с гармонистом.

В с. Аверьяновка перед тем, как передать невесту подъехавшему со свитой жениху, её «хлебом-со-
лью» и иконой благословляют родители. При этом она становится на колени на расстеленный на полу, 
вывернутый мехом наружу, тулуп, который у кавказских народов символизирует изобилие [11, с. 58–
59]. 

В последние 20 лет по пути следования кортежа к месту свадьбы жених и невеста устраивают фото-
сессии. Например, в с. Калиновка молодые фотографируются на память в городском парке г. Кизляра, 
а также в с. Раздолье, на 17 разъезде с. Николаевка, где тоже имеется красивая роща с аллеями. 

В с. Красный Восход, издавая громкие сигналы, кортеж с молодыми делает круг по г. Кизляру, а  за-
тем останавливается для фотосессии на городской площади у памятника Ленину, а также в парке у  ме-
мориала П.И. Багратиону и памятника генералу В.Я. Левашову. 

После того как кортеж с молодыми прибывает к дому родителей жениха, перед его калиткой раз-
водят костёр, через который должны были перепрыгнуть жених и невеста (с. Александрия) с целью их 
«ритуального очищения» [12, с. 336].

Молодых у ворот дома встречают родители жениха, держа на руках вышитый рушник с караваем 
(«хлеб-соль») и икону. Затем их приглашают за свадебный стол. Когда молодые заходят под свадебный 
шатёр, их обсыпают хмелем, рисом, конфетами и монетами. 

Раньше свадьбу обычно играли с четверга («день, посвященный Перуну» [13, с. 47, 221]) по воскре-
сенье. В день свадьбы (с. Красный Восход) или на следующий день (с. Таловка) жених и невеста идут 
расписываться в ЗАГС. Венчаются молодые на второй день свадьбы (с. Калиновка), в субботу или вос-
кресенье (с. Красный Восход). На венчании присутствуют молодые, их дружки и свидетели. 

В с. Коктюбей в пятницу родители невесты, держа в руках каравай и икону, благословляли свою 
дочь для брака. В этот же день молодые отправлялись регистрировать свой брак в ЗАГС. Затем в доме 
жениха устраивалось застолье («на гарной»), во время которого «ломали курицу» (ели вареных кур), 
пили вино, заедая его ягодами калины («закусить калину») – «чтобы меньше было горечи в отноше-
ниях между молодыми» (калина – атрибут славянской богини любви, красоты и плодородия Лады [13, 
с.  66–67]). Ближе к полуночи молодые удалялись с торжества для первой брачной ночи. Утром с голо-
вы невесты снимали венок и надевали платок, что означало, что с этого дня она считается замужней 
женщиной. 

В с. Аверьяновка в пятницу играли свадьбу в доме невесты, а в субботу – у жениха. На второй день 
свадьбы родители невесты и сваты шли в дом жениха «тёлочку искать». Здесь их ждали родственники, 
друзья жениха и ряженые («цыгане»), а также переодетые в мужчин женщины и наоборот. Родители 
жениха прятали невесту от её родителей. Те искали свою дочь в доме и во дворе. Найдя её, они спра-
шивали: «Хорошо ли с тобой в этом доме обращались?». Получив положительный ответ, обе стороны 



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 4. 2025

576

усаживались за стол и угощались. Затем все шли к «тёще на блины». На свадьбе и у «тёщи на бли-
нах» гости свадьбы кричали «Горько!» и, выпив за здоровье и счастье молодых, били фужеры о пол  – 
«на  счастье». 

В воскресенье шли «на поклоны»: в доме жениха близкие родственники обеих сторон гуляли 
под звуки гармони (сс. Коктюбей, Ново-Георгиевка). В этот день было принято «догуливать свадьбу 
до  утра». Во дворе дома жениха разводили костёр из дров и сухого камыша, и гости свадьбы перепры-
гивали через него. В завершение свадьбы «овин тушат»: костёр заливают водой (с. Коктюбей).

В с. Красный Восход первый день свадьбу играли в доме жениха. Гости преподносили «дары» мо-
лодым – денежный подарок, посуду и постельное бельё. Затем за здравие молодых произносили три 
обязательных тоста. Гости свадьбы под музыку магнитофона, гармони и баяна пели песни, частушки 
и танцевали.

После первой брачной ночи утром сваха, проверив постель молодых на предмет целомудрия неве-
сты, спрашивала у жениха: «Твоя ли невеста или чужая? Привязывать ли красные ленточки гостям?» 
(с. Александрия), «Честная ли была невеста?» (с. Красный Восход). Если жених отвечал положительно, 
то после выхода молодой в парадную комнату, сваха разбивала о пол тарелку и тыкву. Затем невеста це-
ловала свекровь, а та поздравляла её и надевала на неё передник, что означало, что с этого дня она яв-
ляется полноправной хозяйкой в доме (с. Александрия). В завершение обряда жених «ломал курицу»: 
отрывал от вареной курицы ножки и передавал их своей маме и тёще, а шейку и голову – отцу и  тестю. 
Затем он благодарил родителей невесты за её целомудрие (с. Красный Восход).

На второй день свадьбы в сс. Таловка, Калиновка и Ново-Георгиевка ряженые – «медведи» шли «тё-
лочку искать» и «к тёще на блины». Ряженые изображали пьяных (с. Ново-Георгиевка). В этот же день 
сельская молодёжь крала и прятала жениха и невесту, а вместо них за свадебный стол сажали ряженых. 
За возвращение жениха и невесты на свадьбу молодежь требовала у сватов и дружки выкуп  – выпивку 
с закуской. После уплаты выкупа жених и невеста возвращались за стол, а ряженых оттуда выпроважи-
вали (с. Ново-Георгиевка). 

В с. Александрия на второй же день свадьбы родственники невесты шли в дом жениха. Их прини-
мали и угощали. Затем ветку фруктового дерева (аналог «древа мирового» [14, с. 398–406]) наряжали 
лентами и прикрепляли к ней конфеты. С этой обряженной веткой шли через всё село к невестиному 
дому, где веселье продолжалось. В разгар веселья один из присутствовавших на нём провозглашал: 
«Гусь в печку не лезет», что было намёком сбора денег на покупку «гуся»: все скидывались на приоб-
ретение дополнительной выпивки и закуски. 

В с. Коктюбей в этот день вечером шли к тёще на «первые блины», а на следующее утро – на «вторые 
блины». К «тёще на блины» жених шёл с красным яблоком («символ плодородия и вечной молодости» 
[15, с. 116]). В доме родителей невесты их принимали и угощали. За столы садилась только сторона 
жениха, а невестина – стояла. На стол подавались блины с мёдом, вино и чай. Отведав угощенье, гости 
расходились.

В с. Александрия на третий день свадьбы принято «ложки полоскать»: обвязанные лентами дере-
вянные ложки обмакивают в чарку с вином и затем пускают её по кругу. В с. Калиновка в этот день шли 
к «тёще на блины», в с. Коктюбей – «за пирогами», в с. Таловка – «курей собирать», в с. Красный Вос-
ход – «курей ловить», в сс. Аверьяновка и Калиновка – «курей стрелять»: ряженые («цыгане») и  сель-
ская молодёжь, играя на гармони, бродили по селу и ловили кур. Пойманных в этот день кур (символы 
плодородия [16, с. 241]) резали, а на следующий день невеста варили из них суп с лапшой. 

До 2016 г. в с. Ново-Георгиевка свадьбы играли под шатрами во дворах домов или в сельском клу-
бе. Посуду для свадебного застолья собирали у соседей. Гостей сажали за деревянные столы и лавки. 
Над  столом, за который усаживали жениха и невесту, сзади прикрепляли ковёр, на котором ватой вы-
кладывали благопожелание: «Счастья молодым!» и два перекрещенных обручальных кольца. 

Примечательно, что вплоть до 2000-х гг. на русских свадьбах Кизлярщины присутствовали ря-
женые – переодетые в мужчин женщины и наоборот (ритуальный травестизм), «медведь», «цыга-
не», «пьяные». Наиболее архаичными, на наш взгляд, являются первые два персонажа. Ритуальное 
ряжение женщин в мужчин и наоборот свойственно и горским народам Дагестана, например, дар-
гинцам-цудахарцам [17, с. 15]. В мифах народов мира ритуальный травестизм символизирует «воз-
врат к первоначальному хаосу. Ношение женских или материнских одежд символизирует возвраще-
ние в   утробу» [18, с. 331]. Что же касается обрядового ряжения в почитаемого у славян «медведя»  



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 4. 2025

577

[19, с.  128–130], то  выбор этой маски связан с магией плодородия [20, с. 75; 21, с. 191]. Ряженых на 
свадьбе можно рассматривать как олицетворений почитаемых в прошлом животных и как жрецов 
культа плодородия [22, с. 252].

В последние 10–12 лет свадьбы на Кизлярщине проводят в банкетных залах, кафе и ресторанах 
г.  Кизляра и с. Тарумовки. Если раньше свадьба длилась несколько дней, то теперь она проходит в те-
чении полудня. С сокращением времени и этапов свадьбы она утратила свой прежний неповторимый 
колорит и безудержное веселье. 

Для ведения свадьбы сейчас нанимают профессионального тамаду, а раньше им был отличавшийся 
красноречием близкий друг семьи. В сс. Аверьяновка и Красный Восход раньше тамадой был сват со 
стороны жениха, а сейчас – нанимаемый за плату (10 тыс. руб.) ведущий.

Музыкантов обычно приглашают из г. Кизляра или армянского сел. Карабаглы. В прежние вре-
мена они играли на многоголосном синтезаторе «Ионика», аккордеоне и барабане, а сейчас – только 
на  электронных музыкальных инструментах. 

До конца 90-х гг. XX в. на русских свадьбах под аккомпанемент аккордеона или баяна исполнялись 
ритуальные, заклинательные, величальные, корильные, игровые и лирические песни, а сейчас – попу-
лярные песни российских исполнителей. На свадьбах танцуют русские народные танцы, вальс, танго, 
лезгинку и шалахо.

Если женили последнего сына в семье и больше свадеб не ожидалось, то до начала 2000-х гг. во  мно-
гих русских селениях Кизлярщины существовал обычай «забивать кол» (в с. Коктюбей – «забивать 
клин», в с. Таловка – «забивать чоп») перед воротами дома. При забивании кола на него сверху лили 
воду или вино так, чтобы брызги летели на дом и на родителей. Делалось это для того, «чтобы брак был 
крепким», «чтоб возврата не было» (с. Аверьяновка), «чтоб семья была крепкой» (с. Коктюбей), «чтоб 
молодые не разошлись» (с. Таловка), «чтоб куда пошёл, там и жил» (с. Красный Восход), «чтоб птенцы 
больше не вернулись в своё гнездо» (с. Ново-Георгиевка). 

До начала 90-х гг. XX в. бытовал ещё обычай «вязать колодки»: женщины вязали колодками (две 
перевязанные красной лентой дощечки) холостых парней, а те откупались от них деньгами или вы-
пивкой (сс. Таловка, Коктюбей). В с. Александрия «колодки вяжут» на Масленицу: прикрепляют пла-
точком к одежде молодожёнов кусок дощечки, а те в ответ должны были «накрыть стол» – выставить 
выпивку и угощенье.

У кубанских казаков «вязание колодок» было наказанием юношей и девушек, не вступивших в брак 
в течение прошедшего года [23, с. 173–174]. 

Бытование обычая публичного осуждения и высмеивания неженатых парней и незамужних деву-
шек С.А. Токарев относил к эротическим обычаям и объяснял его заинтересованностью сельской об-
щины в увеличении своей численности [24, с. 102].

Таким образом, изучение свадебной обрядности русских Кизлярщины показало, что она сочетает 
в себе элементы традиционных славянских и христианских ритуалов и новых обычаев. До внедрения 
в семейный и общественный быт «свадебной индустрии» сохранялись основные сроки, этапы, состав 
участников, набор блюд и напитков, музыкальное, песенное и танцевальное сопровождение традици-
онной русской свадьбы. На ней присутствовали ряженые. Особое внимание заслуживает встречаю-
щийся и у горских народов Дагестана ритуальный трансвестизм. В сопровождающих свадьбу обрядах 
и  обычаях отчётливо прослеживается магия продуцирования.

Многочисленные сохранившиеся при сватовстве и во время свадьбы элементы противоборства се-
мейных коллективов жениха и невесты являются реликтами древних форм брака, локальности посе-
ления супругов.

Надевание после первой брачной ночи невестой передника или косынки демонстрирует (через 
атрибуты) смену статуса девушки, невесты и переход её в разряд замужней женщины и хозяйки.

Среди новых элементов русской свадьбы следует указать знакомство молодежи посредством гадже-
тов через социальные сети. Возрастание брачного возраста в сравнении с советским периодом связано 
с новыми жизненными установками, приоритетами и представлениями о качестве жизни у современ-
ной молодёжи. Произошла унификация состава приданного. Появился обычай устраивать фотосессии 
молодых по пути их следования в зал торжеств. В эпоху глобального разрушения институтов семьи 
и   брака у русских Кизлярщины сохранность целомудрия невесты представляет важный атрибут их 
семейных ценностей. 



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 4. 2025

578

Обряды, связанные с рождением ребёнка

Важное место в обрядах жизненного цикла русских Кизлярщины занимали родильные обряды. 
Здоровью готовящейся стать матерью женщины и её будущего ребёнка уделяли большое внимание. 
До  родов для неё существовали определенные запреты. Например, беременной нельзя было появлять-
ся на кладбище из опасения, что «покойники могут навредить ей и у неё может случиться выкидыш 
и  она станет бесплодной» (сс. Аверьяновка, Таловка). Ей нельзя было красить и стричь волосы – «ре-
бенок родится с родимыми пятнами и безволосым» (с. Аверьяновка), гладить (с. Красный Восход) или 
пинать кошку или собаку – «ребёнок родится с шерстью на теле» (с. Аверьяновка), красть нож и нож-
ницы – «родится обрезанным» (с. Калиновка). 

До родов и ещё год после них в воскресные дни и на церковные праздники беременной нельзя было 
вязать, шить и резать что-либо – «это может навредить ребёнку» (с. Коктюбей). Если она всё-таки 
шила, то должна была держать нитку в зубах, «чтобы не зашить память ребёнку» (с. Красный Восход). 

Как и другие северокавказцы русские Дагестана желали рождения сына как продолжателя рода, 
носителя фамилии и помощника отцу. 

По случаю выписки новорожденного и его матери из роддома устраивается торжество, которое на-
зывается «на копытки» (сс. Александрия, Аверьяновка) или «обмывать копытки» (сс. Красный Восход, 
Калиновка). На нём присутствуют близкие родственники, соседи и друзья семьи. Они дарят малышу 
подарки – деньги, игрушки, детскую одежду, ходунки, а коляску и кроватку ему должны подарить его 
бабушки.

Вскоре после выписки ребёнка из роддома его нарекают именем. Обряд имянаречения «является 
первым официальным этапом социализации ребенка – не только на уровне семьи, но и общества в  це-
лом» [25, с. 202].

В сс. Аверьяновка и Красный Восток ребенка нарекают именем спустя 40 дней после рождения, 
во  время крещения в православных храмах г. Кизляра, сс. Брянск или Новый Бирюзяк. В с. Алексан-
дрия младенца крестят через 1–2 недели после его рождения в храмах с. Крайновка или г. Кизляра, 
а  в  с. Калиновка – в церкви с. Тарумовка. 

В последние 10 лет новорожденным дают только христианские имена. 
После рождения к ребенку 40 дней никого из посторонних не подпускают и никому его не пока-

зывают из боязни сглаза. Затем проводят «родины», на которые «посмотреть на ребёнка» приходят 
с  подарками близкие родственники, крёстные и соседи.

Чтобы защитить ребёнка от сглаза к его вывернутой наизнанку одежде цепляют булавку, а на шею 
вешают православный крестик. Если ребёнок становился беспокойным и плаксивым, то считали, что 
его сглазили (с. Кардоновка) и для излечения младенца умывали крещённой водой (с. Калиновка), 
а  его мама вытирала лицо малышу подолом своего платья (с. Красный Восход). 

До того, как ребенку не исполнится один год, в зеркало его не показывают – «вовремя не будет го-
ворить» (с. Коктюбей), «испугается и будет плаксивым» (с. Александрия), «будет беспокойным и плохо 
спать» (с. Красный Восход).

Если ребенок завёл привычку спать днём, а ночью бодрствовать, то его подносят к открытым дверям 
курятника или заносят в него и произносят следующие заклинания: «Куры, заберите сон дневной, дай-
те – ночной!» (с. Александрия), «Дню – день, ночи – ночь!» (с. Аверьяновка). 

Особые обычаи были связаны с появлением и выпадением у ребёнка первых молочных зубов. Чтобы 
узнать, пробиваются ли у ребёнка первые молочные зубы, по его дёснам проводили и стучали ложкой. 
В сс. Александрия и Красный Восток эта процедура называлась «на зубок», а в с. Коктюбей – «ложкой 
цокать». При появлении у ребенка первого зуба его родители, бабушки и дедушки дарят ему серебря-
ную ложку, «но можно было подарить и деревянную» (с. Коктюбей). 

До конца 90-х гг. XX в. первый выпавший молочный зуб кидали за печку со словами: «Возьми пло-
хой, дай мне костяной!» (с. Коктюбей). В некоторых селениях выпавший молочный зуб, стоя спиной 
к дому, перебрасывают через крышу (с. Красный Восток) или забрасывают на неё со словами: «Кидаю 
костяной, вырасти золотой!» (сс. Александрия, Кардоновка), «Мышка, на тебе зуб костяной, дай мне 
золотой!» (сс. Красный Восток, Калиновка), «Забери костяной, дай стальной!» (с. Таловка), «Мышка, 



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 4. 2025

579

мышка, на тебе зуб, свари из него суп! Тебе – молочный, а нам дай костяной, прочный как дуб новый 
зуб!» (с. Аверьяновка). 

С конца 90-х гг. XX в. выпавший молочный зуб не забрасывают за печку или на крышу, а кладут 
под  подушку. Утром родители ребёнка дарят ему 500–1000 руб., якобы оставленные Зубной феей, ко-
торая компенсировала этой суммой забранный ею зуб. 

Стрижка «утробных» волос у народов Дагестана входила в цикл обрядовых практик, которые обыч-
но приурочивались к 40-му дню после рождения ребенка [26, с. 202]. 

В с. Александрия волосы во время крещения состригает местный православный батюшка. Прядь 
состриженных волос закатывают в воск и кидают в купель. В годовщину рождения ребёнка бреют на-
голо, а состриженные волосы, завернув в тряпицу, прячут под крышей – «чтоб карга [ворона] не свила 
из них себе гнездо». 

В с. Калиновка утробные волосы сбривают на 40-й день после рождения младенца. Сбритые волосы 
вместе с пуповиной и биркой, которую привязывают ребенку на руку в роддоме, хранят в шкатулке 
(с.  Красный Восток). 

В сс. Аверьяновка, Кардоновка, Коктюбей и Таловка утробные волосы ребёнку стригут в годовщину 
рождения. Состриженные волосы вместе с биркой из роддома хранят в укромном месте дома. В с.  Та-
ловка состриженные утробные волосы вместе с пуповиной и венчальным платьем матери ребенка хра-
нят в люльке под матрасом – «для того, чтобы он не страдал эпилепсией». 

Утробные ногти ребенка не состригают ножницами, а его мать обгрызает их зубами. В противном 
случает он «может стать вором» [12, с. 330].

Когда малыш начинает делать первые шаги, для того чтобы облегчить этот процесс, крест-накрест 
меж его ног ножом (с. Александрия) или ножницами режут невидимые путы («разрезать путо» 
[12,  с.  330]), будто бы связывающие их. «Обряд «развязывания пут на ногах ребенка» был широко 
распространен на Северном Кавказе [27, с. 72]. 

До исполнения ребенку одного года в некоторых сёлах (сс. Тарумовка, Таловка, Калиновка) принято 
ежемесячно справлять его дни рождения. 

Итак, можно констатировать, что родильные обряды русских Кизлярщины так же носят синкрети-
ческий характер и представляют собой синтез старых и новых обычаев. К архаичным ритуалам можно 
отнести связанную с охраной здоровья матери и ребёнка табуацию и применение оберегов. Особого 
внимания заслуживают связанные с магией имени и первого раза традиционные обряды имянарече-
ния, крещения, появления и выпадения первых молочных зубов, стрижки утробных волос и ногтей, 
первых шагов ребёнка, обычая ежемесячно праздновать дни его рождения. Влияние глобализации 
ощущается в появлении в современном фольклоре сказочного персонажа Зубная фея, присущего за-
падноевропейским народам. 

Похоронно-поминальные обряды и обычаи

Похоронный обряд славян включал в себя комплекс разнообразных действий: очищение усопшего, 
подготовку его к похоронам, сами похороны и поминовение. Он преследовали две цели – облегчить 
усопшему путь в мир мёртвых и помочь его близким преодолеть горечь утраты [28, с. 190, 192].

В соответствии со сложившейся у восточных славян культурой смерти, в которой «мир мёртвых по-
нимался как параллельный миру живых» [29, с. 262], у дагестанских русских имелся целый ряд окка-
зиональных примет, связанных с предстоящей кончиной человека и сопровождающих его болезнях. 
Многие из этих примет связаны со сновидениями [30, с. 196] и относятся к онейромантии. 

В с. Александрия увидеть во сне живую рыбу было приметой скорой болезни, яйца – к нежданному 
гостю, кровь – к визиту кровных родственников, покойника – к дождю. Если покойник во сне звал 
тебя или что-то просил – к смерти. Для того, чтобы плохой сон не сбылся, было принято никому его не 
рассказывать. При плохом сне рекомендовали утром, глядя в окно, произнести следующее заклинание: 
«Куда ночь, туда и сон», а также прочесть христианские молитвы.

В с. Таловка приметой смерти был сон, в котором умерший близкий родственник брал тебя за руку 
и уводил с собой. 



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 4. 2025

580

В с. Калиновка приснившийся выпавший с кровью зуб был приметой смерти кровного родственни-
ка. Были и другие подобные приметы – зачесалась переносица, приснились грязная вода или голый 
человек – к покойнику. Плохой приметой считался сон, в котором покойник звал тебя идти с ним. Если 
во сне тебя кто-то звал, нельзя было откликаться. 

В с. Красный Восток приснившиеся во сне мухи были к покойнику; выпавший болезненно с кровью 
передний зуб – к смерти близкого родственника, а просто выпавший зуб – умрёт кто-либо из знако-
мых; грязная вода – к сплетням о тебе; рыба – к беременности. Плохим предзнаменованием считалось, 
если во сне умерший родственник уводил тебя с собой. Нельзя было идти с ним и отзываться на его зов, 
а нужно было сказать ему во сне: «Уходи!». 

Примечательно, что у многих народов мира запрещалось отзываться на имя, названное во сне по-
койником [31, с. 76]. 

Имелись и внешние признаки скорой смерти долго и тяжело болеющего человека – его внезапно 
заострившийся нос (с. Таловка), изменившийся на бледный цвет лица (с. Красный Восток), похолода-
ние конечностей (с. Калиновка). 

Были и приметы, связанные с кончиной человека. Если он умер с открытыми глазами, значит, «бу-
дут ещё смерти в этом доме». Для того, чтобы предотвратить это, глаза покойника закрывают и на них 
кладут монеты. 

Сразу после смерти человека, в соответствии с широко распространенным у восточных славян обы-
чаем [32, с. 112], в доме занавешивают зеркала («окна в потусторонний мир» [28, с. 191]) – «чтобы 
блуждающая между мирами отлетевшая душа не отразилась в них» [в этом случае в доме могут быть 
ещё смерти], а снимают эти покрывала с них на 40-й день после его кончины (с. Аверьяновка). 

Существует представление, что душа умершего остаётся («витает») в доме 40 дней, а затем уле-
тает на небеса. В комнате, в которой находится покойник, ставят стакан с водой («Существует пред-
ставление, что душа пьет эту воду» [12, с. 344]) или с вином, поверх которого кладут кусок хлеба с со-
лью. На  40-й день воду из стакана выливают (с. Александрия), а хлеб разламывают, крошат и кормят 
им  птиц (с.  Красный Восток). 

Перед тем, как одеть покойника в погребальную одежду и уложить в гроб, его омывают. Мужчи-
ны омывают мужчин, а женщины – женщин. Воду, которой омывали покойника, выливают за туалет 
(с.  Коктюбей) или туда, куда не ступает нога человека, например, под старое (с. Красный Восток) де-
рево (с. Александрия) или под ступеньки деревянной лесенки на крыльце (с. Аверьяновка). Выливать 
эту воду на дорогу нельзя – «к смерти людей, которые наступят на неё» (с. Александрия). Омывав-
шим дают новые полотенца, отрезы материи, головные платки и мыло. Их же приглашают на поминки 
на  9-й и 40-й дни. 

Покойницу одевают в платье, нижнее бельё, чулки, платок, тапочки, а покойника – в сорочку, 
костюм, носки и фуражку, которую кладут в гробу у изголовья («Народ верит, что на том свете че-
ловек появляется в той самой одежде, в которой он скончался» [12, с. 344]). Постель, на которой 
лежал покойник, сжигают. Вещи умершего раздают родственникам, соседям и нуждающимся или 
отдают в церковь.

Интересно отметить, что в с. Брянск Кизлярского района до сих пор на похороны приглашают 
профессиональных плакальщиц («У русских обычным явлением были наемные плакальщицы» [12, 
с.  355]). За плачи (которые «основаны на предположении, будто покойник может услышать всё, что 
ему говорится» [12, с. 355]) по покойнику их одаривают поминальными пакетами с продуктами. 

После того, как покойника уложат в гроб, ему «на голову кладут венчик – ленту со священными 
знаками» [28, с. 191], на шею надевают крестик («крест и пояс на покойнике строго обязателен» [12, 
с. 347]), а в руки дают иконку (её перед похоронами вытаскивают из гроба). Умершему подвязывают 
бинтами челюсть, а руки и ноги связывают веревкой. Перед тем, как гроб уложат в могилу, эти бин-
ты и верёвки развязывают и кладут сбоку от тела покойного. Эти веревки будто бы обладают даром 
излечивать больные ноги, если ими перевязать конечности. Таким же даром якобы обладает и мыло, 
которым мыли покойника: им намыливают больные места на теле. Если кто-то испытывал страх пе-
ред покойниками, то для того, чтобы преодолеть его, ему советовали подойти к гробу и подержаться 
за  ноги мертвеца.

Лежащего в гробу умершего накрывают церковным покрывалом или тюлем, а затем заколачива-
ют крышкой. Перед тем, как накрыть гроб крышкой, родственники и близкие покойного прощаются 



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 4. 2025

581

с  ним («считается, что мертвец «всё слышит и всё видит» до тех пор, пока его не опустят в могилу» 
[29, с. 262]). Прощаясь с умершим, принято передавать приветы своим ранее умершим родственникам.

Покойника сразу же после смерти не хоронят: «он обязательно должен переночевать дома» 
(сс.  Красный Восход, Калиновка). Если покойник был крещен, то его отпевают. 

Русские хоронят своих покойников на третий день после смерти, а в последние годы – на второй 
и  даже в тот же день, если человек скончался в жаркое время года (с. Красный Восход). 

После того, как умершего в гробу выносят из дома на кладбище, в жилище обязательно моют полы  – 
«чтобы в нём не было нового покойника». 

Усопшего выносили из дома вперёд ногами, иногда даже не через дверь, а через окно, чтобы он 
не   увидел дороги [28, с. 191]. Покойника в гробу сперва выносят из дома во двор, а затем уносят 
на  кладбище через ворота, которые затем закрывают. Люди должны выйти со двора не из распахнутых 
ворот, а через калитку – «чтоб в доме не было нового покойника». 

Покойника выносят в открытом гробу и всегда несут ногами вперед, чтобы он не видел дороги назад 
[12, с. 348]. Несут гроб и укладывают его в могилу при помощи специальных церковных полотенец. 
После похорон их разрезают на равные куски и раздают хоронившим (с. Таловка). В углу гроба под 
подушку или в ногах кладут монеты, «чтоб покойник на том свете выкупил себе землю». В гроб кладут 
и любимые покойником при жизни вещи и предметы [29, с. 262].

Хоронят покойников на христианском кладбище. В с. Таловка оно расположено недалеко от мусуль-
манского кладбища. В сс. Аверьяновка и Красный Восход умерших хоронят на городском кладбище 
г.  Кизляр. 

У русских родственники гроб с покойником на кладбище не несут и в могилу его не закапывают. Это 
делают друзья и соседи умершего. Тех, кто закапывает могилу, можно узнать по перевязанным на  ле-
вой руке носовым платкам. После похорон им дарят полотенца и мыло.

Гроб опускают в могилу, располагая тело ногами к востоку, «чтобы в день Страшного суда умерший 
восстал из гроба лицом к Господу» [28, с. 193].

Во время закапывания гроба присутствующие при этом не должны отходить от могилы, подходить 
к погребениям своих ранее умерших родственников и знакомых (с. Красный Восход).

У русских Кизлярщины поминки устраиваются сразу же после похорон («горячий помин»), а также 
на 9-й и 40-й дни, на полгода, годовщину (с. Кардоновка), на 3-й (сс. Красный Восток, Аверьяновка, 
Таловка, Калиновка), 6-й и 9-й год (с. Александрия). Считается, что частые поминки устраивают пото-
му, что «нужно заботиться, чтобы души не умерли с голоду и, с другой стороны, чтобы они не мстили 
живым за то, что их не кормят» [33, с. 342].

«На похоронах и поминках принято подавать кутью» [12, с. 356] – земледельческую ритуальную 
еду [34, с. 80, 82], а также борщ, суп-лапшу с курятиной, тушеное мясо, жареную рыбу, отварную ку-
рицу, колбасную нарезку, картофельное пюре, пирожки с разными начинками, блины («они являются 
ритуальной едой на поминках» [12, с. 143]), компот и крутой кисель. Поминают покойника и выпивая 
алкоголь за упокой его души – «три положенных стакана» вина или водки, а четвертый – «за здоровье 
близких», хотя священники это не одобряют.

В последние годы во многих сёлах поминают в кафе. На поминках все блюда едят ложкой, «чтобы 
не сделать больно покойнику», «чтобы вилкой не тыкать в его тело».

Б.А. Рыбаков связывал поминки с культом предков [35, с. 120].
Как только на могиле осадет земля, в ногах покойника устанавливают временный деревянный или 

железный крест, а на годовщину – постоянный из камня. 
Под трауром понимается форма внешнего выражения горя, вызванная утратой близкого человека 

[36, с. 732]. В с. Калиновка траур по умершему длится 1 год. Мужчины из числа родственников покой-
ного в знак траура не бреются 40 дней. В сс. Александрия, Аверьяновка, Таловка и др. траур держат 
40 дней, в течении которых мужчины не бреются, а женщины носят одежду чёрного цвета. Вдова при 
желании может повторно выйти замуж. 

Таким образом, анализ похоронно-поминальной церемонии русских Кизлярщины показывает, что 
он так же носит синкретический характер: в ней доминируют христианские ритуалы при сохранении 
значительного пласта славянских архаических обрядов и поверий, и появившихся в последние де-
сятилетия новых обычаев. К традиционной обрядности можно отнести связанные с онейромантией 
приметы и верования. Отзвуками погребального культа могут быть обычаи передавать приветы при 



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 4. 2025

582

прощании с покойником ранее умершим и класть в гроб любимые им при жизни вещи и предметы. 
К  новым можно отнести обычай поминать умершего в кафе. 

Следует отметить, что современные семейно-бытовые обряды русских Кизлярщины не являются 
какими-то замкнутыми и обособленными феноменами. За исключением незначительных локальных 
особенностей обряды жизненного цикла русских Дагестана не выбиваются, а вполне вписываются 
в  контекст культуры русских Северного Кавказа (например, русского населения Ставропольщины [37, 
с. 84–87], Чечни [38, с. 65–60]) и основного этнического массива (к примеру, русских Орловской [39, 
с.  7–18] и Владимирской [40] областей). 

Локальные особенности и субкультурные элементы сформировались под влиянием местной рав-
нинной (кумыки и ногайцы) и горской (аварцы, даргинцы и др.) этнической среды. На смешение рус-
ской и горской брачных традиций еще в начале XX в. обратил внимание Г.А. Ткачев, описывавший 
свадебный обряд гребенских казаков [41, с. 181]. 

Для Дагестана и Северного Кавказа характерно многовековое культурное взаимодействие и взаи-
мовлияние горского, русского и казачьего населения, которое проявлялось в межнациональных браках, 
куначестве, аталычестве, заимствованиях в ведении хозяйства, материальной и духовной культуре. 
Процесс взаимообусловленного культурно-адаптивного взаимодействия русских и терского казачества 
с автохтонным населением региона являлся важным ресурсом межэтнической толерантности, синтеза 
различных культур, формирования единого северокавказского мира [42, с. 80].

Заключение

Несмотря на несущественные локальные различия в свадебной обрядности русского населения 
Кизлярщины, в целом до середины 2000-х гг. она сохраняла главные черты традиционной русской 
свадьбы основного этнического массива, что свидетельствует о важности брака и обрядов жизненного 
цикла в системе их ментальных ценностей, устойчивости межпоколенных связей и исторической па-
мяти транслирующих в этнографическую действительность самобытную культуру русских Дагестана. 

Наиболее существенные трансформации семейно-бытовой обрядности русских Кизлярщины прои-
зошли в 90-е гг. XX и в первые десятилетия 2000-х гг., что связано с глобальными и социокультурными 
процессами. В наибольшей степени подверглась изменениям русская свадьба, что связано с внедрени-
ем в 2000-е гг. свадебной индустрии, а в наименьшей – родильные и похоронные обряды, что объяс-
няется тем, что в отличие от свадебного ритуала, в котором зачастую принимает участие всё село или 
большая его часть, обряды, связанные с рождением и взрослением ребёнка, а также похоронно-поми-
нальный ритуал более камерные, консервативные, ограничены узким семейным кругом. Похоронный 
обряд так же семейное и общественное мероприятие, но в нём велико влияние христианской церкви и 
вероучения.

Традиционная семейно-бытовая обрядность русских Дагестана всё ещё существует в иноэтническом 
окружении и это вселяет определенную надежду на сохранение их этнической, национальной, куль-
турной и религиозной идентичности в эпоху глобализации.

Равнинное и горское население этноконтактной зоны Кизлярщины оказало определенное влияние 
на обряды жизненного цикла терских казаков и дагестанских русских, образовав в их семейно-бытовой 
обрядности ряд локальных субкультурных элементов, отличающихся от брачно-семейных ритуалов 
русских основного этнического массива.

Финансирование. Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда № 23-
28-00208, https://rscf.ru/project/23-28-00208/. 

Acknowledgements. This study was conducted with the financial support from the Russian Science 
Foundation, project No. 23-28-00208, https://rscf.ru/project/23-28-00208/



History, Arсheology and Ethnography of the Caucasus 				    V. 21. № 4. 2025

583

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

1. Тэрнер В. Символ и ритуал. М.: Наука, 1983. – 277 с.
2. Мадюкова С.А. Обряды жизненного цикла: о социаль-

но-философском содержании концепта // Вестник Новоси-
бирского государственного университета. Серия: «Филосо-
фия». 2008. Т. 6. Вып. 3. С. 115–120.

3. Элиаде М. Священное и мирское / пер. с фр., предисл. 
и коммент. Н.К. Грабовского. М.: Изд-во МГУ, 1994. – 144 с.

4. Ризаханова М.Ш. Дагестанские русские. XIX – начало 
XX в.: Историко-этнографическое исследование. Махачкала: 
Институт ИАЭ ДНЦ РАН, 2001. – 190 с.

5. Лугуев С.А., Мансуров М.Х. Русские // Народы Дагеста-
на / Отв. ред. С.А. Арутюнов, А.И. Османов, Г.А. Сергеева. М.: 
Наука, 2002. С. 540–558.

6. Сефербеков Р.И., Сефербеков М.Р., Халидова О.Б. Со-
временный брак и семейно-бытовые обряды русских горожан 
Дагестана: традиции и новации // Россия и современный мир. 
2024. № 1 (122). С. 232–252. 

7. Чижикова Л.Н. Этнические традиции в современной 
свадебной обрядности сельского населения этноконтактной 
зоны (на примере Белгородской области) // Советская этно-
графия. 1980. № 2. С. 10–24.

8. Лобачёва Н.П. Свадебный обряд как историко-этногра-
фический источник (на примере хорезмских узбеков) // Со-
ветская этнография. 1981. № 2. С. 36–50.

9. Тетакаева Л.М., Абдулаева Р.Н., Шахэмирова С.В., Али-
ев   З.Г. Словарь фразеологических единиц с родственными 
гендерными номинациями в кумыкском, даргинском, лезгин-
ском, аварском, русском и английском языках. Махачкала: 
Изд-во «Алеф», 2022. – 248 с.

10. Максимов С.В. Нечистая, неведомая и крёстная сила. 
М.: ТЕРРА; «Книжная лавка – РТР», 1996. – 272 с.

11. Чурсин Г.Ф. Праздник «выхода плуга» у горских наро-
дов Дагестана // Оттиск из «Известий Кавказского истори-
ко-археологического института». Тифлис, 1927. Т. 5. С. 43–60.

12. Зеленин Д.К. Восточнославянская этнография / Пер. 
с  нем. К.Д. Цивиной. М.: Наука, 1991. – 511 с.

13. Киреевский И.Р. Мифы древних славян: боги, духи, рас-
тения, животные. – Харьков: Книжный клуб, 2006. – 240 с.

14. Топоров В.Н. Древо мировое // Мифы народов мира: 
энциклопедия. В 2-х т. / Гл. ред. С.А. Токарев. М.: Рос. энци-
клопедия, 1994. Т. 1. С. 398–406.

15. Вовк О.В. Знаки и символы в истории цивилизаций. М.: 
«Вече», 2005. – 384 с.

16. Снесарев Г.П. Реликты домусульманских верований и 
обрядов у узбеков Хорезма. М.: Наука, 1969. – 338 с.

17. Омаров И.И., Сефербеков Р.И. Брак и свадебные обря-
ды даргинцев-цудахарцев. Махачкала: Институт ИАЭ ДНЦ 
РАН, 1999. – 24 с.

18. Купер Дж. Энциклопедия символов. М.: Ассоциация 
Духовного Единения «Золотой Век», 1995. – 401 с. 

19. Иванов В.В., Топоров В.Н. Медведь // Мифы народов 
мира: энциклопедия. В 2-х т. / Гл. ред. С.А. Токарев. М.: Рос. 
энциклопедия, 1994. Т. 2. С. 128–130.

20. Покровская Л.В. Земледельческая обрядность // Ка-
лендарные обычаи и обряды в странах зарубежной Европы: 
Исторические корни и развитие обычаев. М.: Наука, 1983. 
С.  67–90.

21. Токарев С.А. Маски и ряжение // Календарные обычаи 
и обряды в странах зарубежной Европы: Исторические корни 
и развитие обычаев. М.: Наука, 1983. – С. 185–193.

22. Сефербеков Р.И. Пантеон языческих божеств народов 
Дагестана (типология, характеристика, персонификации). 
Махачкала: Институт ИАЭ ДНЦ РАН; «Динэм», 2009. – 408 с.

23. Павленко Н.А. Обряд «вязания колодки», бытовавший 
в станицах Верхней Кубани (на примере ст. Кардоникской и 
Зеленчукской) // Материалы Всероссийской научно-практи-
ческой конференции «Фольклор казачества как неотъемлемая 

REFERENCES

1. Turner V. Symbol and Ritual. Moscow: Nauka, 1983. (In 
Russ)

2. Madyukova SA. Life cycle rites: on the socio-philosophical 
content of the concept. Bulletin of Novosibirsk State University. 
Series: “Philosophy”. 2008; 6(3): 115-120. (In Russ)

3. Eliade M. The Sacred and the Profane, trans. from 
French, foreword and comm. N.K. Grabovsky. Moscow: MSU 
Publ., 1994. (In Russ)

4. Rizkhanova MSh. Dagestan Russians. XIX – Early XX Cen-
tury: Historical-Ethnographic Research. Makhachkala: IHAE 
DSC RAS, 2001. (In Russ)

5. Lugev SA., Mansurov MKh. Russians. In: Peoples of Dages-
tan, ed. in chief: S.A. Arutyunov, A.I. Osmanov, G.A. Sergeeva. 
Moscow: Nauka, 2002: 540-558. (In Russ)

6. Seferbekov RI., Seferbekov MR., Khalidova OB. Modern 
marriage and family-household rites of Russian townspeople of 
Dagestan: traditions and innovations. Russia and the Modern 
World. 2024; 1(122): 232-252. (In Russ)

7. Chizhikova LN. Ethnic traditions in the modern wedding 
ceremony of the rural population of the ethno-contact zone (on the 
case of the Belgorod region). Soviet Ethnography. 1980; 2: 10-24. 
(In Russ)

8. Lobacheva NP. Wedding ceremony as a historical-ethno-
graphic source (on the case of Khorezm Uzbeks). Soviet Ethnogra-
phy. 1981; 2: 36-50. (In Russ)

9. Tetakaeva LM., Abdulaeva RN., Shakhemirova SV., Aliev 
ZG. Dictionary of Phraseological Units with Kinship Gender 
Nominations in Kumyk, Dargin, Lezgin, Avar, Russian and En-
glish Languages. Makhachkala: Alef, 2022. (In Russ)

10. Maksimov SV. Unclean, Unknown and Godparent Force. 
Moscow: TERRA; Bookstore – RTR, 1996. (In Russ)

11. Chursin GF. The holiday of plow among the mountain peo-
ples of Dagestan. Separate Reprint from “Proceedings of the Cau-
casian Historical-Archaeological Institute”. Tiflis, 1927; 5: 43-60.

12. Zelanin DK. East Slavic Ethnography, trans. from Ger. by 
K.D. Tsivina. Moscow: Nauka, 1991. (In Russ)

13. Kireevsky IR. Myths of the Ancient Slavs: Gods, Spirits, 
Plants, Animals. Kharkov: Knizhnyi Klub, 2006. (In Russ)

14. Toporov VN. World Tree. Myths of the Peoples of the 
World: Encyclopedia. In 2 vols. Chief ed.: S.A. Tokarev. Moscow: 
Russian Encyclopedia, 1994; 1: 398-406. (In Russ)

15. Vovk OV. Signs and Symbols in the History of Civiliza-
tions. Moscow: Veche, 2005. (In Russ)

16. Snesarev GP. Relics of Pre-Islamic Beliefs and Rituals 
among the Uzbeks of Khorezm. Moscow: Nauka, 1969. (In Russ)

17. Omarov II., Seferbekov RI. Marriage and Wedding Rites 
of the Dargins-Tsudakhars. Makhachkala: IHAE DSC RAS, 1999.

18. Cooper J. Encyclopedia of Symbols. Moscow: Association 
of Spiritual Unity “Golden Age”, 1995. (In Russ)

19. Ivanov VV., Toporov VN. Bear. Myths of the Peoples of the 
World: Encyclopedia. In 2 vols. Chief ed.: S.A. Tokarev. Moscow: 
Russian Encyclopedia, 1994; 2: 128-130. (In Russ)

20. Pokrovskaya LV. Agricultural ritual. Calendar Customs 
and Rites in the Countries of Foreign Europe: Historical Roots 
and Development of Customs. Moscow: Nauka, 1983: 67-90. (In 
Russ)

21. Tokarev SA. Masks and mummery. Calendar Customs and 
Rites in the Countries of Foreign Europe: Historical Roots and De-
velopment of Customs. Moscow: Nauka, 1983: 185-193. (In Russ)

22. Seferbekov RI. Pantheon of Pagan Deities of the Peo-
ples of Dagestan (Typology, Characteristics, Personifications). 
Makhachkala: IHAE DSC RAS; Diném, 2009. (In Russ)

23. Pavlenko NA. The rite of “tying the stocks”, which existed 
in the villages of the Upper Kuban (on the case of Kardonska-
ya and Zelenchukskaya villages). Proceedings of the All-Russian 
Scientific-Practical Conference “Folklore of the Cossacks as an 
Integral Part of the North Caucasian Ethno-Cultural Space”, 



История, археология и этнография Кавказа					     Т. 21. № 4. 2025

584

часть северокавказского этнокультурного пространства», по-
священной 275-летию города Кизляра. (г. Кизляр, 24–25 сентя-
бря 2010 г.). –Махачкала: Дагестанский государственный уни-
верситет – филиал в г. Кизляре, 2010. С. 172–174. 

24. Токарев С.А. Эротические обычаи // Календарные обы-
чаи и обряды в странах Зарубежной Европы: Исторические 
корни и развитие обычаев. М.: Наука, 1983. С. 98–105.

25. Мусаева М.К. Мужчины и «мужской» компонент 
в   традиционных родильных практиках народов Дагестана // 
Лавровский сборник. Материалы XXXVIII и XXXIX Среднеа-
зиатско-Кавказских чтений 2014–2015 гг. Этнология, история, 
археология, культурология. СПб.: МАЭ РАН, 2015. С. 198–203.

26. Мусаева М.К. Этнография детства народов Дагестана 
(Традиции народов Равнинного и Южного Дагестана). Махач-
кала: Институт ИАЭ ДНЦ РАН, 2007. – 252 с.

27. Смирнова Я.С. Семья и семейный быт у народов Север-
ного Кавказа. Вторая половина XIX – XX в. М.: Наука, 1983.  – 
264 с.

28. Капица Ф.С. Славянские традиционные верования, 
праздники и ритуалы: Справочник. 3-е изд. М.: Флинта: Наука, 
2001. – 216 с.

29. Энциклопедия суеверий / Сост. Э. и М.А. Рэдфорд, 
Е.  Миненок. М.: Миф; Локид, 1995. – 560 с.

30. Токарев С.А. Сновидения // Религиозные верования: 
Свод этнографических понятий и терминов. М.: Наука, 1993. 
Вып. 5. С. 196.

31. Березкин Ю.Е. Происхождение смерти – древнейший 
миф // Этнографическое обозрение. 2007. № 1. С. 70–89.

32. Толстая С.М. Зеркало в традиционных славянских ве-
рованиях и обрядах // Славянский и балканский фольклор: Ве-
рования, текст, ритуал. М.: Наука, 1994. С. 111–129.

33. Штернберг Л.Я. Первобытная религия в свете этногра-
фии (исследования, статьи, лекции). Л.: Изд-во Института на-
родов Севера ЦИК СССР, 1936. – 603 с.

34. Чичеров В.И. Зимний период русского земледельческо-
го календаря XVI–XIX вв. (Очерки по истории народных веро-
ваний). М.: Изд-во АН СССР, 1957. – 237 с.

35. Рыбаков Б.А. Язычество древней Руси. М.: Наука, 
1987.  – 782 с.

36. Штернберг Л. Я. Траур // Энциклопедический словарь 
Брокгауза и Ефрона: в 86 т. (82 т. и 4 доп.). СПб., 1901. Т. 33. 
С.  732–735.

37. Бойко И.В. Свадебный обряд северо-восточных районов 
Ставрополья в рассказах носителей региональной традиции // 
Филологические науки. Вопросы теории и практики. Тамбов: 
Грамота, 2017. № 2 (68): в 2-х ч. Ч. 2. C. 84–87.

38. Матвеев О.В., Зудин А.И., Воронин В.В. Русские Чечни 
(по материалам экспедиций 2018 г.). Ростов-на-Дону: Академия 
наук Чеченской Республики; Печатная лавка, 2018. – 136  с.

39. Домаренко Е.В. Трансформация русского свадебного об-
ряда в контексте современных социально-культурных практик 
// Образование и культурное пространство. 2020. № 2. С.  7–18.

40. Соколова А.Д. Трансформации похоронной обрядности 
у русских в ХХ – XXI вв. (на материалах Владимирской обла-
сти): Дис. кандидата ист. наук. М.: ИЭА РАН, 2013. – 303 с.

41. Ткачев Г.А. Станица Червленная: Исторический 
очерк.  Владикавказ: Тип. Терского Обл. Правления, 1912. – 244 
с.

42. Иноземцева Е.И. Культурное и хозяйственно-экономи-
ческое наследие терского казачества как ресурс межэтнической 
толерантности на Северо-Восточном Кавказе // Материалы 
региональной научной конференции «Фольклор в   семейной 
и   общинной жизни нижнетерского казачества». Махачкала: 
«Радуга», 2017. С. 71–82.

Поступила в редакцию 09.12.2024 
Принята в печать  03.03.2025
Опубликована 15.12.2025

Dedicated to the 275th Anniversary of the City of Kizlyar. 
Makhachkala: DSU – Kizlyar branch, 2010: 172-174. (In Russ)

24. Tokarev SA. Erotic customs. Calendar Customs and Rites 
in the Countries of Foreign Europe: Historical Roots and Develop-
ment of Customs. Moscow: Nauka, 1983: 98-105. (In Russ)

25. Musaeva MK. Men and the “male” component in the tra-
ditional childbirth practices of the peoples of Dagestan. Lavrovsky 
Collection. Proceedings of the XXXVIII and XXXIX Central 
Asian-Caucasian Readings 2014–2015. Ethnology, History, Ar-
chaeology, Cultural Studies. Saint Petersburg: MAE RAS, 2015: 
198-203. (In Russ)

26. Musaeva MK. Ethnography of Childhood of the Peoples 
of Dagestan (Traditions of the Peoples of the Plain and Southern 
Dagestan). Makhachkala: IHAE DSC RAS, 2007.  (In Russ)

27. Smirnova YaS. Family and Family Life of the Peoples of the 
North Caucasus. Second Half of the XIX – XX Centuries. Moscow: 
Nauka, 1983. (In Russ)

28. Kapitsa FS. Slavic Traditional Beliefs, Holidays and Rit-
uals: Handbook. 3rd ed. Moscow: Flinta; Nauka, 2001. (In Russ)

29. Encyclopedia of Superstitions, comp. E. and M.A. Rad-
ford, E. Minenok. Moscow: Myth; Lokid, 1995. (In Russ)

30. Tokarev SA. Dreams. Religious Beliefs: Collection of Eth-
nographic Concepts and Terms. Moscow: Nauka, 1993; 5: 196. (In 
Russ)

31. Berezkin YuE. The Origin of Death – the Ancient Myth. 
Ethnographic Review. 2007; 1: 70-89. (In Russ)

32. Tolstaya SM. Mirror in Traditional Slavic Beliefs and Rites. 
Slavic and Balkan Folklore: Beliefs, Text, Ritual. Moscow: Nauka, 
1994: 111-129. (In Russ)

33. Shternberg LYa. Primitive Religion in the Light of Ethnog-
raphy (Studies, Articles, Lectures). Leningrad: Publishing House 
of the Institute of the Peoples of the North of the CEC of the USSR, 
1936. (In Russ)

34. Chicherov VI. Winter Period of the Russian Agricultural 
Calendar of the XVI–XIX Centuries (Essays on the History of Folk 
Beliefs). Moscow: Publishing House of the Academy of Sciences of 
the USSR, 1957. (In Russ)

35. Rybakov BA. Paganism of Ancient Rus’. Moscow: Nauka, 
1987. (In Russ)

36. Shternberg L.Ya. Mourning. Encyclopedic Dictionary of 
Brockhaus and Efron: in 86 vols. (82 vols. and 4 suppl.). Saint Pe-
tersburg, 1901; 33: 732-735. (In Russ)

37. Boiko IV. Wedding rite of the north-eastern districts of 
Stavropol in the stories of bearers of the regional tradition. Philo-
logical Sciences. Issues of Theory and Practice. Tambov: Gramota, 
2017; 2(68): 84-87. (In Russ)

38. Matveev OV., Zudin AI., Voronin VV. Russians of Chechn-
ya (Based on Materials of Expeditions of 2018). Rostov-on-Don: 
Academy of Sciences of the Chechen Republic; Printing Shop, 
2018. (In Russ)

39. Domarenko EV. Transformation of the Russian wedding 
rite in the context of modern socio-cultural practices. Education 
and Cultural Space. 2020; 2: 7-18. (In Russ)

40. Sokolova AD. Transformations of funeral rites among 
Russians in the XX–XXI centuries (based on materials from the 
Vladimir region): Diss. cand. hist. sci. Moscow: IEA RAS, 2013. 
(In Russ)

41. Tkachev GA. Stanytsa Chervlennaya: Historical Essay. 
Vladikavkaz: Typography of the Terek Provincial Administration, 
1912. (In Russ)

42. Inozemtseva EI. Cultural and economic-economic heritage 
of the Terek Cossacks as a resource of interethnic tolerance in the 
North-East Caucasus. Proceedings of the Regional Scientific Con-
ference “Folklore in Family and Community Life of the Lower Ter-
ek Cossacks”. Makhachkala: Raduga, 2017: 71-82. (In Russ)

Recieved 09.12.2024
Accepted  03.03.2025
Published 15.12.2025


